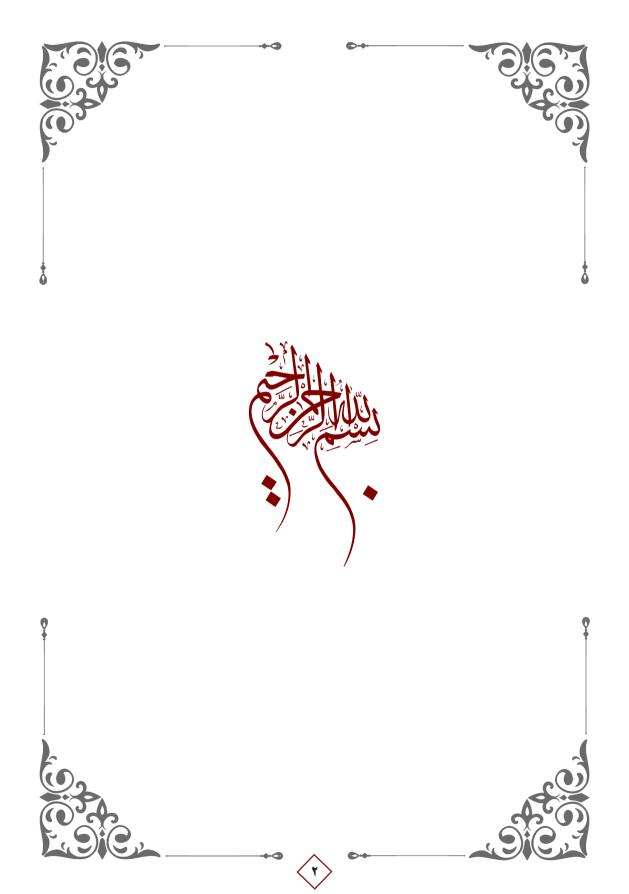


الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ أَللَّهُ

على بعض كتب أهل العلم

جمع وترتيب مساعد بن عبد الله السلمان

> الطبعة الأولى ١٤٤٦ هـ/٢٠٢٤مر









# المقدمة المهادية المه

الحمدلله والصلاة والسلام على رسول الله أما بعد:

فعندما كنت أقرأ في شرح شيخنا العلامة محمد بن صالح العثيمين رَحَهُ الله لبعض كتب أهل العلم ك (بلوغ المرام، وعمدة الأحكام، ورياض الصالحين، والأربعين النووية، وزاد المستقنع، وكتاب التوحيد، والعقيدة السفارينية)، كان يمر بي خلال قراءتي لها استدراكات وتنبيهات منه على هذه الكتب، فكنت أقيدها لنفسي، ثم رأيت أن أخرجها ليعم نفعها، والله أسأل أن يجعل عملى خالصاً لوجه الكريم وأن ينفع به.

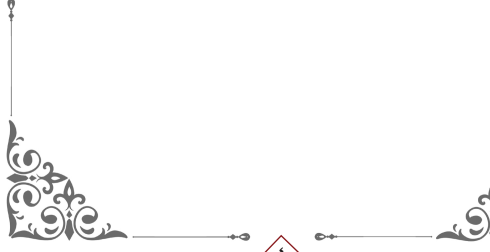
كتبه مساعد بن عبدالله السلمان





# تنبيهات على بلوغ المرامر

من فتح ذي الجلال والإكرام









# التجالجيم

# كتاب الطهارة

# الآنية ﴾ الآنية

انكسر؛ وَضَالِيَّهُ عَنْهُ: (أن قدح النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ انكسر؛ فاتخذ مكان الشعب سلسلة من فضة) أخرجه البخاري.

تنبيه: قال العلامة محمد بن صالح العثيمين رَحْمَهُ اللهُ: في هذا الحديث مناسبة لباب الآنية، ولكن ليت المؤلف رَحْمَهُ اللهُ جعله بعد حديث أم سلمة رَضَالِتُهُ عَنْهَا (۱)، ولم يفصل بينهما ؛ لأن هذا يتعلق بالإناء الذي فيه شيء من الفضة. (۲)

## \*\*\*

<sup>(</sup>١) وهو عن أم سلمة رَعَوَاللَّهُ عَنهَا قالت: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الذي يشرب في إناء الفضة إنما يجرجر في بطنه نار جهنم». متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٧٣/.





# 🊜 باب الوضوء 🖟

کفیه ثلاث مرات، ثم تمضمض، واستنشق، واستنش، ثم غسل خسل وجهه ثلاث مرات، ثم غسل یده الیمنی إلی المرفق غسل وجهه ثلاث مرات، ثم غسل یده الیمنی إلی المرفق ثلاث مرات، ثم الیسری مثل ذلك، ثم مسح برأسه، ثم غسل رجله الیمنی إلی الکعبین ثلاث مرات، ثم الیسری مثل ذلک، ثم مال دلی تم الیسری مثل ذلک، ثم مالیسری مثل ذلک، ثم قال: (رأیت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمُ توضأ نحو وضوئي هذا) متفق علیه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله المولف رَحْمَهُ الله جاء بباقي الحديث؛ لأنه من الناحية المسلكية مهم جداً، ونصه: ثم قال النبي صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَّم: «من توضأ نحو وضوئي هذا، ثم صلى ركعتين لا يحدث فيهما نفسه؛ غفر الله له ما تقدم من ذنبه» وهذه مهمة للإنسان من أجل أن يتعبد لله بهذه الصلاة، لكن المؤلف رَحْمَهُ الله حريص على الاختصار، لا يذكر إلا الشاهد، وأحيانًا يذكر الشاهد ولا يستفيد الإنسان منه شيئًا كما سيأتينا إن شاء الله في كتاب الصلاة. (1)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١/ ٢٤٨.





حَمَّا عَلَى مَا جَابِر رَضِّ اللهُ عَلَيْهُ عَنْهُ قال: (كان رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ الله عَلَى مَر فقيه) أخرجه الدار قطني بإسناد ضعيف.

تنبيه: قال رَحْمُهُ اللهُ: هذا الحديث أتى به المؤلف رَحْمُهُ الله ليستدل به على أنه يجب غسل المرفق؛ لقوله: (أدار الماء على مرفقيه)، ولكن الحديث إسناده ضعيف كما قال المؤلف رَحْمَهُ الله وليت المؤلف أتى بدله بحديث أبي هريرة رَصَّالِللهُ عَنه في صحيح مسلم: المؤلف أتى بدله بحديث أبي هريرة وصَّالِللهُ عَنه في صحيح مسلم: (أنه توضأ فغسل ذراعيه حتى شرع في العضد) فإنه إذا أشرع في العضد لزم أن يغسل المرفقين، ولكن الإنسان مهما كان فهو قاصر، قد يفوته بعض الشيء، إلا أن يقال: إن هذا الحديث كان مشهوراً، فأراد ابن حجر رَحْمُهُ الله أن يبين أنه حديث ضعيف. (١)

### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١/ ٣٢٥.





# اب نواقض الوضوء الج

٧٦ – وعن معاوية رَضِوَالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:
 «العين وكاء السه...» الحديث.

تنبيه: قال رَحْمَدُاللَّهُ: من الناحية الفنية كان الأجدر بالمؤلف رَحْمَدُاللَّهُ أن يضع هذا الحديث عند الحديث الأول: (كان الصحابة ينتظرون العشاء حتى تخفق رؤوسهم)، لكن لعله رَحْمَدُاللَّهُ لم يعثر على هذا الحديث إلا بعد أن كتب الباب فألحقه، وإلا فلا يخفى على أي إنسان أن سوق الأحاديث في موضوع واحد أولى من تفريقها. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١/ ٤٧٤





# 🦂 باب الغسل وحكم الجنب 🖟

الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَا فَي المرأة ترى في منامها ما يرى الرجل قال: «تغتسل» متفق عليه.

حرزاد مسلم: فقالت أم سلمة: وهل يكون هذا؟ قال: «نعم، فمن أين يكون الشبه».

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ الله الله الله النبي صَالَاتَهُ عَلَى النبي صَالَاتَهُ عَلَيْهُ وَسَلّم فقالت: يارسول الله ابن الله الايستحيي من الحق، فهل على المرأة من غسل إذا هي احتلمت؟ فتأمل هذا الأدب الرفيع من هذه المرأة حيث خاطبت النبي صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلّم، وقدمت لخطابها ما يقيم لها العذر؛ وهو قولها: «إن الله الا يستحيي من الحق»، فأجابها النبي صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلّم بأنها تغتسل إذا رأت الماء، والمؤلف رَحْمَهُ الله نقص هذه العبارة مع أنها مهمة وضرورة، فالمرأة ترى في المنام أن أحداً يجامعها فهل تغتسل أم الا ؟ كذلك الرجل يرى في المنام أن أحداً يجامعها فهل يغتسل أم الا ؟ حدد النبي صَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ذلك أنه يجامع امرأة فهل يغتسل أم الا ؟ حدد النبي صَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ذلك



# استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَدُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



بحد واضح قال: «نعم إذا هي رأت الماء» يعني رأت الماء الذي هو الجنابة أي المني فتغتسل. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١/ ٥٦٥





الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ينام وهو جنب، من غير أن يمس ماء) وهو معلول.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: أنه ينبغي للإنسان أن ينام على طهارة ؛ لأن نفسه تفارق البدن لكن ليس الفراق التام، فينبغي أن يكون على طهارة، والمؤلف رَحْمَهُ الله كان ينبغي أن يذكر حديث عمر رَضَ الله عنه لأنه مهم، وهو صحيح أيضًا، ذكره صاحب العمدة، وكذلك ينبغي أيضًا أن يذكر حديث أهل السنن أيضًا بأنه ينبغي للجنب إذا أراد أن يأكل أو يشرب أن يتوضأ. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١/٢٠٢.





# اب الحيض الم

الكدرة وعن أم عطية رَضَيَّاتُهُ عَنْهَا قالت: (كنا لا نعد الكدرة والصفرة بعد الطهر شيئًا) رواه البخاري وأبو داود، واللفظ له.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (رواه البخاري وأبو داود واللفظ له) هذا سهو من المؤلف رَحْمَهُ اللهُ، فإن البخاري لم يرو: (بعد الطهر) وإنما رواية: (بعد الطهر) لأبي داود، ولا يسلم المؤلف من التبعة، حين قال: واللفظ له – أي لأبي داود – بل نقول: كان الذي ينبغي أن يقال: (كنا لا نعد الكدرة والصفرة شيئًا). رواه البخاري وأبو داود، وزاد: (بعد الطهر) حتى يتبين اللفظ الذي رواه البخاري من اللفظ الذي انفرد به أبو داود. (۱)

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٧٠٨/١.





### كتاب الصلاة

# اب المواقيت الم

اعات الله عن عقبة بن عامر رَضَيْلِتَهُ عَنْهُ قال: (ثلاث ساعات كان رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ ينهانا أن نصلي فيهن، وأن نقبر فيهن موتانا:....) الحديث.

الشاني، عند الشافعي من حديث أبي هريرة بسند ضعيف، وزاد: (إلا يوم الجمعة).

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: عند قوله (الحكم الثاني) هو في الواقع ليس حكماً، لكن الحكم في المسألة الثانية، وهي (حين يقوم قائم الظهيرة)؛ لأن حديث عقبة بن عامر رَضَالِلهُ عَنْهُ فيه ثلاث مسائل والحكم واحد وهو النهي، ولذلك تعتبر عبارة المؤلف رَحْمَهُ الله فيها تسامح، فالمراد الحكم في المسألة الثانية وهي حين يقوم قائم الظهيرة. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/ ٨٤.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ قال: «الشفق الحمرة» رواه الدارقطني، وصحح ابن خزيمة وغيره وقفه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: هذا الحديث ينبغي أن يلي بيان أوقات الصلوات الخمس، لا أن يكون في سياق أوقات النهي، ولكن لعل المؤلف رَحْمَهُ اللهُ حينما كتب الكتاب غفل عن هذا، وكل إنسان معرض للنسيان. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/ ١٠٠.





الله عند ابن مسعود رَضَالِلهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «أفضل الأعمال الصلاة في أول وقتها» رواه الترمذي، والحاكم وصححاه، وأصله في الصحيحين.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: عند قوله: (وأصله في الصحيحين): ليس بهذا اللفظ، بل بلفظ آخر، وهو أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (أحب الأعمال إلى الله الصلاة على وقتها) فإذا كانت الصلاة على وقتها فمعناه إن كان ميقاتها في أول الوقت فهي أفضل، وإن كان ميقاتها في آخره فهي أفضل. فيكون مطابقًا للأحاديث الأخرى ولا يحتاج إلى استثناء. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/ ١٠٧.





الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُا أَن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا أَن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قال: «لا صلاة بعد الفجر إلا سجدتين» أخرجه الخمسة إلا النسائي. وفي رواية عبدالرزاق: «لا صلاة بعد طلوع الفجر إلا ركعتى الفجر».

🕰 ١٦٨ – ومثله للدار قطني عن ابن عمرو بن العاص رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: مكان هذه الأحاديث في هذا الموضع مما يؤخذ على المؤلف رَحْمَهُ اللهُ، فلو جعله بعد الأحاديث السابقة في النهي عن الصلاة في أوقات النهي لكان أنسب، ولكن كما سبق أن الإنسان قد يسهو ويغفل. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/١١٠.





# ﴿ باب الأذان ﴾

- الاا - عن عبدالله بن زيد بن عبد ربه قال: طاف بي - وأنا نائم - رجل فقال: تقول: الله أكبر الله أكبر .... فذكر الأذان....) الحديث. أخرجه أحمد وأبو داود وصححه الترمذي وابن خزيمة.

تنبيه: قال رَحْمُهُ اللهُ: قوله: (طاف بي وأنا نائم رجل فقال: تقول: الله أكبر الله أكبر ... فذكر الأذان) طوى ابن حجر رَحْمُهُ اللهُ ذكره لأنه معلوم، وهو رَحْمُهُ اللهُ يتصرف في أحاديث هذا الكتاب تصرفاً أحياناً يكون مخلاً، حيث يحذف من الحديث ما يتوقف فهم بقيته على وجوده، وهو نفسه رَحْمُهُ اللهُ ذكر في النخبة أنه لا يجوز عذف الشيء من الخبر وللباقي فيه تعلق، لكنه لا يحذف شيئاً لا يتم المعنى إلا به، إلا أنه هنا يحذف شيئاً وجوده خير من حذف طلباً للاختصار؛ لأنه ألف هذا الكتاب من أجل أن يُحفظ عن ظهر قلب. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/ ١٢٢.





# 🎉 باب الحث على الخشوع في الصلاة

حَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «لا صلاة بحضرة طعام، ولا وهو يدافعه الأخبثان». رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُلِلَهُ: هذا الحديث ينبغي أن يكون محله بعد حديث أنس رَخَوَلِللهُ عَنْهُ السابق، وهو: «إذا قدم العشاء فابدؤوا به قبل أن تصلوا المغرب» أو يؤخر حديث أنس رَخَوَلِللهُ عَنْهُ إلى هذا الحديث؛ لأنهما من باب واحد. (١)

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢/ ٥١١ .





# اب صفة الصلاة 🖟

حد ٢٥٧ – عن أبي هريرة رَضَّالِلهُ عَنْهُ أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ قال: "إذا قمتَ إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثم استقبلِ القِبْلة فكبِّر، ثم اقرأ ما تيسَّر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعًا، ثم ارفع حتى تعتدلَ قائمًا، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا، ثم ارفع حتى تطمئن ساجدًا، ثم ارفع حتى تطمئن ساجدًا، ثم ارفع حتى تطمئن ساجدًا، ثم المجد حتى تطمئن ساجدًا، ثم الفظ ثم افعل ذلك في صلاتك كلها»؛ أخرجه السبعة، واللفظ للبخاري. ولابن ماجه بإسناد مسلم: «حتى تطمئن قائمًا».

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: بدأ المؤلف - رحمه الله تعالى - بحديث ينبغي أن يكون أصلاً في الموضوع، وهو حديث أبي هريرة رَضَالِلهُ عَنهُ أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إذا قمت إلى الصلاة.... إلى النباه والمؤلف رَحْمَهُ اللهُ اختصر هذا الحديث فلم يأت إلا بالشاهد، وليته لم يفعل؛ لأن في هذا الحديث قصة ينبغي أن تروى كما هي من أولها إلى آخرها، ولأن ما حذفه فيه فوائد كثيرة، لكن يجاب عن هذا: بأن المؤلف أراد أن يكون هذا الكتاب كتاباً مختصراً.





وأيضًا المؤلف رَحمَهُ الله حذف أول الحديث لأنه ليس له علاقة واضحة في هذا الباب، لكن له تعلق بحكم قضاء الصلاة إذا فعلها الإنسان على غير وجه صحيح جاهلاً، وأوله:

أن رجلاً دخل المسجد وصلى، لكن دون أن يطمئن في صلاته، ثم جاء فسلم على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فرد عليه السلام، ثم قال: «ارجع فصلي فإنك لم تصل»... فردده ثلاث مرات، ليكون أشد شوقاً للتعلم فلا ينسى هذه الصورة.

قوله: (والذي بعثك بالحق، لا أحسن غير هذا، فعلمني) - سبحان الله - صحابي لا يعرف كيف يصلي، ويقول هذا الأسلوب العجيب، قال: (والذي بعثك بالحق) ولم يقل: والله يارسول الله، إشارة إلى أنه سيلتزم بما قال الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ ؛ لأنه مبعوث بالحق، وإذا كان قد أقر بأنه مبعوث بالحق فإنه يلزم أن يعمل بما قال.

(والذي بعثك بالحق! لا أحسن غير هذا) ولم يسكت رَضَالِلَهُ عَنْهُ، بل طلب العلم، حيث قال: «فعلمني» فعلمه النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وقاله له: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء»، الخطاب في ظاهر







الكلام لأبي هريرة رَضَّالِلهُ عَنْهُ، وليس كذلك، وهذا من الاختصار المخل الذي لا ينبغي في التأليف؛ فلهذا كان على المؤلف رَحَمُهُ اللهُ أن يقول: قال للرجل: «إذا قمت إلى الصلاة» حتى لايظن السامع أن يقول له أبو هريرة رَضَّ اللهُ عَنْهُ. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/٧.





قوله: (في رواية له - أي لمسلم - (أن ذلك في صلاة الليل) لم أجدها في مسلم في صلاة الليل، لكن مسلماً رَحِمَهُ أُللهُ ذكرها في مسلة الليل)، ولعل المؤلف رَحْمَهُ أللهُ ظن أنه لما ذكرها في هذا الباب أنها من الاستفتاح الذي يستفتح به في صلاة الليل، وهي من أدعية الاستفتاح مطلقاً. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٧٤ و ٧٩.





حَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا كبر للصلاة سكت هنيهة. قبل أن يقرأ. مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا كبر للصلاة سكت هنيهة. قبل أن يقرأ. فسألته. فقال: «أقول: اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من خطاياي كما كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس اللهم اغسلني من خطاياي بالماء والثلج والبرد» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (قبل أن يقرأ فسألته) هنا اختصر المؤلف رَحْمَهُ اللهُ الحديث، وليته لم يصل إلى هذا القدر من الاختصار.

قال أبو هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ: (بأبي أنت وأمي يا رسول الله! أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ما تقول؟) هذه الجملة التي حذفها المؤلف فيها فوائد، لكن كأن المؤلف رَحمَهُ ٱللهُ يختصر الحديث بقدر ما يريد أن يكون دليلاً عليه وهي المسائل الفقهية.

قوله: (بأبي أنت وأمي يا رسول الله) (بأبي) متعلق بمحذوف، التقدير: أفديك بأبي وأمي، أي أجعل أبي وأمي فداءً لك يا رسول الله.







قوله: (أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ما تقول) يعني أخبرني عن هذا السكوت ما تقول، والمراد بالسكوت هنا: عدم الرفع بالصوت، والأصل في السكوت هو الإمساك عن القول، ولهذا يقال: تكلم وسكت، ولكن المراد به هنا: عدم رفع الصوت بدليل قوله: (ما تقول؟)...(١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٩٣.





حمر رَضَالِهُ عَنْهُا (أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ كَان النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَان النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَان الركوع. يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة. وإذا كبر للركوع. وإذا رفع رأسه من الركوع) متفق عليه.

۲٦٧ – وفي حديث أبي حميد، عند أبي داود: (يرفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه. ثم يكبر).

۲٦٨ – ولمسلم؛ عن مالك بن الحويرث – نحو حديث
 ابن عمر – لكن قال: (حتى يحاذي بهما فروع أذنيه).

تنبيه: قال رَحْمُهُ اللهُ: ومن فوائد حديث ابن عمر ، وحديث أبي حميد: أن الرفع يكون إلى حذو المنكبين، وفي حديث مالك بن الحوير ثر صَوَالِلهُ عَنهُ: (حتى يحاذي بهما فروع أذنيه)، وفي حديث ثالث لم يذكره المؤلف: (حتى يحاذي بهما شحمة أذنيه)، فهل الصفة واحدة، ويكون الذي ذكر أن الرفع إلى حذو المنكبين اعتبر أسفل الكف، والذي ذكر أن الرفع إلى فروع الأذنين اعتبر أعلى الكف، أو هي صفات متعددة؟





الجواب: الظاهر الثاني، وأن الأمر في هذا واسع، فإذا رفع اليدين إلى حذو المنكبين فسنة، أو إلى شحمة الأذنين فسنة، أو إلى فروع الأذنين فسنة...

ومتى يكون رفع اليدين، هل هو مع ابتداء التكبير، أو بعد التكبير، أو قبل التكبير؟

والجواب: أن كلاً سنة، فقد ورد عن النبي صَالَسَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَهُ أَنه إذا كبر رفع، وورد أنه يرفع ثم يكبر، وورد أنه يرفع مع التكبير.

ففي حديث أبي حميد رَضَالِللهُ عَنْهُ يقول: (يرفع يديه حتى يحاذي بهما منكبيه ثم يكبر) فيكون الرفع قبل التكبير، وفي حديث ابن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُا يقول: (يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة) فيكون الرفع بعد التكبير؛ لأنه لا يعد مفتتحاً للصلاة إلا إذا كبر، وفي حديث لم يذكره المؤلف: (أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يكبر مع الرفع). (1)

### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ١٣٥ و ١٣٩.





حَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فما مرت به آية رحمة إلا وقف عندها يسأل، ولا آية عندها يسأل، ولا آية عندها أخرجة الخمسة، وحسنه ولا آية عنداب إلا تعوذ منها) أخرجة الخمسة، وحسنه الترمذي.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: هذا الحديث قد رواه مسلم رَحْمَهُ ٱللَّهُ في صلاة الليل، وكان ينبغى للمؤلف أن يذكر ذلك وأن الذي رواه مسلم، حيث قال حذيفة رَضِيَاللَّهُ عَنْهُ: (صليت مع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذات ليلة...) ثم ذكر الحديث، وأنه قرأ: البقرة، ثم النساء، ثم آل عمران - وهـذا قبل الترتيب الأخير - يقرؤها مترسلاً صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ، فما مرت به آية رحمة إلا سأل، ولا آية وعيد إلا تعوذ، ولا آية تسبيح إلا سبّح، هكذا في مسلم، وليت المؤلف ساق رواية مسلم؛ لكونها أصح، ولما فيها من الزيادة على ما ساقه هنا، فإما أن يكون المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ في تلك الساعة حين كتب الحديث لم يستحضر رواية مسلم، أو لسبب لا ندري عنه، على كل حال هذا الحديث في صحيح مسلم. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٢٠٥.





سَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا سـجد أحدكم فلا يبرك كما يبرك البعير، صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا سـجد أحدكم فلا يبرك كما يبرك البعير، وليضع يديه قبل ركبتيه» أخرجه الثلاثة. وهو أقوى من حديث وائل بن حجر:

صلى ١ . ٣٠ - رأيت النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إذا سبجد وضع ركبتيه قبل يديه. أخرجه الأربعة.

فإن للأول شاهداً من حديث ابن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُا، وصححه ابن خزيمة، وذكره البخاري معلقًا موقوفًا.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (وضع ركبتيه قبل يديه) عَكْسُ حديث أبي هريرة رَضَّ اللهُ عَنْهُ: «وليضع يديه قبل ركبتيه» لكن لماذا كان أقوى؟ يقول: فإن للأول شاهداً من حديث ابن عمر رَضَّ اللهُ عَنْهُا، صححه ابن خزيمة، وذكره البخاري معلقًا موقوفًا، هذا وجه القوة، وأما لو أردنا أن نرجح بكثرة من خرجه، لكان حديث وائل أقوى؛ لأنه رواه الأربعة، وذاك رواه الثلاثة.

وظاهر صنيع المؤلف رَحْمَهُ الله أن بين الحديثين تعارضًا لا يمكن الجمع فيه إلا بطريق الترجيح، حيث إنه رَحْمَهُ الله ورجح

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





حديث أبي هريرة على حديث وائل، ومعلوم أن طريق الترجيح يستلزم إبطال أحدهما، يعني إذا قلت: هذا أرجح من هذا فمعناه أنك أبطلت المرجوح، ومعلوم أنه إذا وجد نصان ظاهرهما التعارض – سواء في القرآن أو السنة – فإننا نستعمل المراتب التالية...

فالمهم أن الذي نراه في هذه المسألة ما رآه ابن القيم رَحمَدُالله في (زاد المعاد)، وقد أطال فيها وذكر فيها عدة أمثلة في الأحاديث التي انقلبت على رواتها، وأن يقال: إن حديث أبي هريرة يوافق تماماً حديث وائل بن حجر ولا منافاة بينهما، ومع هذا لا ننكر على أحد أداه اجتهاده أن يقدم يديه على ركبتيه؛ لأن هذا دين، فإذا كان يدين الله بهذا فإننا لاننكر عليه، ولكن نقول: يجب عليه أن يتأمل في الأدلة ويتدبرها حتى يأتي الأمر على بصيرة... (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٣٣٥ و٣٤٢.





سلم عن ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْ قَالَ: «كان رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُما قَالَ: «كان رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يعلمنا التشهد: «التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله...» إلى آخره.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وقول المؤلف: (إلى آخره) فيه شيء من التسامح رَحْمَهُ اللهُ، لأن حديث ابن عباس يخالف حديث ابن مسعود في قوله: (أن محمداً عبده ورسوله)، إذ إنه في حديث ابن عباس: (وأن محمداً رسول الله) هذا هو التشهد الذي علمه النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ أمّته وأمر من بلغه أن يعلّمه الناس.

وقد اختلف العلماء رَحَهُ مُرالله بأيهما نختار ؟ فاختار بعضهم تشهد ابن مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ، قال: لأنه ثابت في الصحيحين، فهو أقوى من حديث ابن عباس رَضَالِلهُ عَنْهُ الثابت في مسلم، ولأنه فيه عطف لهذه الجمل: «التحيات لله، والصلوات والطيبات»، أما تشهد ابن عباس رَضَالِلهُ عَنْهُ فليس فيه عطف، والعطف يقتضي المغايرة، فيكون حديث ابن مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ دالاً على معنى أكثر من حديث ابن عباس رَضَالِلهُ عَنْهُا، ولهذا رجحوا حديث ابن مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ دالاً على معنى مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ، ولكن الصحيح: أنه لا ترجيح ما دام يمكن مسعود رَضَالِلهُ عَنْهُ، ولكن الصحيح: أنه لا ترجيح ما دام يمكن







العمل بالحديثين جميعًا كما هي القاعدة المتبعة فيما إذا وردت النصوص مختلفة وأمكن الجمع بينها فإننا لا نلجأ إلى الترجيح، لأن الترجيح معناه: الأخذ بالراجح وإهمال الآخر، وهذا لا ينبغي، والجمع هنا ممكن، وهو أن نقول هذا أحيانًا وهذا أحيانًا لنعمل بالسنة، وهذا هو الصحيح أنه ينبغي للإنسان أن يتشهد بما دل عليه حديث ابن مسعود رَضَالِسُّهُ عَنْهُ أحيانًا، وأحيانًا بما دل عليه حديث ابن عباس رَضِّالِتُهُ عَنْهُا لأن هذا هو المشروع في العبادات الواردة على وجوه متنوعة، حتى يأتي بالسنة على وجهيها، وحتى تحفظ السنة، ولذلك الذين يستمرون على حديث ابن مسعودٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ لو تسألهم عن حديث ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُا لا يعرفونه، فإذا عمل بالنصين جميعًا صار في ذلك حفظًا للسنة ...(١)

### \*\*\*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣٨٦/٣.





بن سعد: يا رسول الله! أمرنا الله أن نصلي عليك، فكيف نصلي عليك؟ فسكت، ثم قال: «قولوا: اللهم صل على نصلي عليك؟ فسكت، ثم قال: «قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم. وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد. والسلام كما علمتكم» رواه في العالمين إنك حميد مجيد. والسلام كما عليك إذا نحن مسلم. وزاد ابن خزيمة فيه: - كيف نصلي عليك إذا نحن صلينا عليك في صلاتنا -.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله عناك لفظ آخر في الصلاة على النبي صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَمُ المحديث، صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَمُ الله عَلَى محمد وهو حديث كعب بن عجرة رَضَالِله عَلَى اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وانك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد» هو أوفى من على إبراهيم والراهيم والراهيم والبحمع بينهما ثابت في ذلك؛ لأنه ذكر فيه إبراهيم وآل إبراهيم والجمع بينهما ثابت في صحيح البخاري، وقد أنكر ذلك شيخ الإسلام رَحْمَهُ الله وقال:

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





إنه لم يثبت الجمع بين إبراهيم وآل إبراهيم في حديث صحيح فهو إما (كما صليت على آل إبراهيم)، إما (كما صليت على آل إبراهيم)، أما الجمع بينهما فلا يصح، لكنهم عقبوا على كلامه وقالوا: إنه ثبت، واعتذروا عنه رَحَمُ أُللَّهُ بأن قالوا: لعل النسخة التي كانت عنده لم يوجد فيها ذلك، وهذا هو الأقرب؛ لأن شيخ الإسلام رَحَمُ أُللَّهُ عافظ ليس بالإنسان الهين حتى نقول: فاتته هذه المسألة! ثم إن هذه المسألة عملية أي من المسائل التي لا تُنسى... (١)

<sup>\*\*\*</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٤٤١.





سَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علمني دعاء أدعو به في صلاتي. قال: قل: مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علمني دعاء أدعو به في صلاتي. قال: قل: (اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم) متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: وقوله: (في صلاتي) لم يبين الموضع، فهل يكون في السجود أو بين السجدتين أو بعد التشهد؟ ظاهر صنيع المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ أنه يكون بعد التشهد؛ لأنه ذكره في أدعية التشهد، ولكن الحقيقة أن الحديث ليس فيه ما يدل على ذلك، فأنت إذا دعوت الله به في حال السجود أو بعد التشهد فكله حسن، وحسب ما يتيسر لك...(١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٤٦٦ و٤٧٦.





حَرِّ رَضَّ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَيْ الله عَلَيْكُم عَنْهُ قَالَ: (صليت مع النبي صَلَّ الله عَلَيْ عَنْ الله عَنْ يمينه: «السلام عليكم ورحمة الله» الله وبركاته»، وعن شماله: «السلام عليكم ورحمة الله» رواه أبو داود بسند صحيح.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱلله: (وعن شماله) يعني عن يده اليسرى يقول: «السلام عليكم ورحمة الله» ولا يقل: (وبركاته) لأن اليمين أفضل فزيد فيها، وأما اليسار فلم يقل (وبركاته)، إلا أنه في بعض نسخ البلوغ زيد في اليسار (وبركاته) لكنها ليست موجودة في نسخة أبى داود الأصلية.

قوله: (رواه أبو داود بإسناد صحيح) والإسناد الصحيح هو ما جمع شروطاً خمسة: أن يكون السند متصلاً، وأن يكون الراوي عدلاً، وأن يكون تام الضبط، وأن يكون الحديث سالماً من الشذوذ، وأيضاً أن يكون سالماً من العلة، فالثلاثة الأولى تعود إلى السند، وأما السلامة من الشذوذ والعلة فهما يعودان إلى متن الحديث؛ لأنه قد يصح السند ولا يصح الحديث، وقد يصح الحديث لشواهده وإن كان السند ضعيفاً إذا كان ينجبر بعضه





ببعض، أو على الأقل عند أكثر العلماء إذا كان السند حسناً فإنه يصل بكثرة الطرق والشواهد إلى درجة الصحة.

وهذا الحديث مما يستغرب على المؤلف رَحَمُهُ اللهُ تصحيحه؛ فإن أكثر الذين خرجوه قالوا: إن زيادة (وبركاته) ضعيفة! ولكن بعض أهل العلم كالمؤلف يرى أن سنده صحيح، فإن كان هذا الحديث صحيحًا فإنه ينبغي للإنسان أن يفعله أحيانًا، فيقول: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، كما أن نسخ أبي داود أيضًا اختلفت في رواية هذا الحديث، ففي بعضها يقول: (وبركاته) في التسليمة الأولى فقط، وفي بعضها يقولها في التسليمة الأحاديث الواردة بعضها يقولها في التسليمتين جميعًا، ولكن أكثر الأحاديث الواردة عن الرسول عَيْنِهُ الصَّلَةُ وَالسَّلَمُ أنه كان يقول:

(السلام عليكم ورحمة الله) فقط، ولا يزيد (وبركاته)، وقد أعل بعض العلماء هذا الحديث بالشذوذ وقال: إن الأحاديث الكثيرة المتكاثرة عن النبي عَليَهِ الصّلاةُ وَالسّلامُ ليس فيها ذكر (وبركاته)، ولكن عندي أن الحكم عليه بالشذوذ فيه نظر؛ لأن الحكم بالشذوذ إنما يكون مع المخالفة لا مع الزيادة، لأن الزيادة من الثقة مقبولة إذا لم تقع منافية لمن هو أرجح...







والأولى لما كان هذا الحديث فيه هذا الخلاف في متنه وسنده أن يقتصر على ما تضافرت به النصوص: (السلام عليكم ورحمة الله) (السلام عليكم ورحمة الله) (وهو المشهور من مذهب الله) (السلام عليكم ورحمة الله)، وهو المشهور من مذهب الحنابلة، فإن هذا أسلم للإنسان وأبرأ لذمته، لأن إثبات شيء زائد في شريعة الله يحتاج إلى سند صحيح يكون حجة للإنسان بينه وبين ربه إذا لقيه يوم القيامة ... (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٣/ ٤٨٤.





# 🎉 باب سجود السهو وغيره من سجود التلاوة والشكر

سَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إذا شك أحدكم فقام في الركعتين فاستتم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إذا شك أحدكم فقام في الركعتين فاستتم قائمًا فليمض و لا يعود وليسجد سجدتين وإن لم يستتم قائمًا فليجلس و لا سهو عليه» رواه أبوداود، وابن ماجه، والدار قطني واللفظ له بسند ضعيف.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (رواه أبو داود وابن ماجه والدار قطني واللفظ له بسند ضعيف)؛ لأن مداره على جابر الجعفي وهو ضعيف في الحديث، حتى رماه بعضهم بأنه متروك الحديث – يعني: ضعيف للغاية لا يؤ خذ بحديثه – لكن الألباني – وفقه الله – ذكر له طريقاً في (إرواء الغليل) من طريق الطحاوي وقال: إنه صحيح، وأنا في شك من صحته؛ لأنه مخالف للأصول...

وإن لم يصح فقد كفينا إياه، وكأنه - أي المؤلف رَحمَهُ الله - لم يعلم بالمتابعة التي حصلت من طريق الطحاوي، ولو علم بها لكان قد ذكرها، ثم حكم على الحديث بعد ذلك، وكونه لم يذكرها دليل على أنه لم يعلم بها، وفوق كل ذي علم عليم. (1)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٤/ ٨٥ و ٨٩.





سَلَّ اللهُ عَلَيْهُ عَنْهُا قال: (كان النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُا قال: (كان النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يقرأ علينا القرآن فإذا مر بالسجدة كبر وسجد وسجدنا معه) رواه أبو داود بسند فيه لين.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: لم يذكر المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ ما ذا يقول في سجود التلاوة؟ فنقول: إن الساجد للتلاوة يقول: «سبحان ربي الأعلى» لعموم قوله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اجعلوها في سجودكم» فإن سجود التلاوة من السجود، ويقول أيضًا: «سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفر لي»، وهذا يمكن أن نأخذه من عموم حديث عائشة رَضَالِيَّهُ عَنْهَا أنه كان عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ يكثر أن يقول في ركوعه وسبجوده: «سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفر لي»، ويقول أيضاً: «سبوح قدوس رب الملائكة والروح»، ويقول أيضاً: «اللهم لك سجدت، وبك آمنت، وعليك توكلت، سجد وجهي لله الذي خلقه وصوره، وشق سمعه وبصره، بحوله وقوته، فتبارك الله أحسن الخالقين»، ويقول أيضًا: «اللهم اكتب لي بها أجراً، وضع عني بها وزراً واجعلها لي عندك ذخراً، وتقبلها مني كما تقبلتها من عبدك داود».







وقد وردت في حديث علي رَضَالِللهُ عَنْهُ وفيه ضعف ؛ لكن لفظ الحديث كان النبي صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ يقول: إذا سبجد فهو عام حتى في الصلاة. والعامة يزيدون: ونبيك محمد، لكني ما رأيتها، إنما هذا الحديث رواه الترمذي وسنده فيه مقال كثير وله شواهد هي ضعيفة أيضًا مرسلة وفيها ضعفاء، لكنه بشواهده يمكن أن يرتقي إلى درجة الحسن. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٣١/٤.







النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهُ وَسَالَمُ: كان النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهُ وَسَالَمُ: كان النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهُ وَسَالَمُ: كان إذا جاءه خبر يسره خر ساجداً لله. رواه الخمسة إلا النسائي.

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُللَّهُ: هناك نسخة: (إذا جاءه أمر) والظاهر أن الأمر أعم. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٣٢/٤.





المساعد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأطال السجود ثم رفع رأسه «سجد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأطال السجود ثم رفع رأسه وقال: «إن جبريل أتاني فبشرني فسجدت لله شكراً» رواه أحمد، وصححه الحاكم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللَّهُ: قوله: (فبشرني) لم يذكر ما هي البشارة لكن ذكر في الحاشية عندي، فقال: (إن الله عَرَّفَجَلَّ يقول لك: من صلى عليك صليت عليه ومن سلم عليك سلمت عليه).

قال الحاكم: صحيح الإسناد وأخرجه غيرهما. إذاً هذا هو الخبر السار.







## اب صلاة التطوع 🖟

ه ۳۸۰ – وعن زيد بن أرقم أن رسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «صلاة الأوابين حين ترمض الفصال» رواه الترمذي.

تنبيه: قال رَحَمُهُ اللهُ: قول المؤلف (رواه الترمذي) غريب منه! فالحديث في (صحيح مسلم)، ولعل المؤلف أراد أنه بهذا اللفظ بعينه في (سنن الترمذي)، فينبغي أن يراجع (صحيح مسلم) ويعلق على الكتاب ما جاء في (صحيح مسلم) حتى يتبين. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٨٦/٤.







سَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَنْهَا قالت: (دخل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوعُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: هذا الحديث أيضًا لو أن المؤلف رَحْمُهُ اللهُ أتى به مع أحاديث عائشة رَضَ اللهُ عَنْهَا السابقة (١) لكان أولى. لأن الحديث الأول والثاني والثالث عن عائشة رَضَ اللهُ عَنْهَا، والحديث الرابع والخامس عن زيد وعن أنس، وهذا الحديث عنها. (٢)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٤/ ٢٧٤ و ٢٨٠ و ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٨٨/٤.





## 🦂 باب صلاة الجماعة والإمامة

سَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (يوم القوم أقرؤهم لكتاب الله فإن كانوا في صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (يوم القوم أقرؤهم لكتاب الله فإن كانوا في القراءة....) الحديث، رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: الصحيح أن الذي في مسلم (وعن أبي مسعود رَضَ اللَّهُ عَنْهُ، كما هو في مسعود رَضَ اللَّهُ عَنْهُ، كما هو في بعض النسخ. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٤/٧٥٤.





# 🦂 باب صلاة المسافر والمريض 👺

عباس رَضَالِللهُ عَنْهُا قال: قال رسول الله من أربعة برد من مَا لَللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: «لا تقصروا الصلاة في أقل من أربعة برد من مكة إلى عسفان» رواه الدار قطني بإسناد ضعيف، والصحيح أنه موقوف، كذا أخرجه ابن خزيمة.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: اقتصار المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ على الضعف فيه نظر؛ لأن الحديث فيه راو متروك، فهو منكر ولا يصح أبداً عن الرسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٢٨/٤.





# اب صلاة الجمعة 💸

العيدين وفي الجمعة: بـ ﴿ سَبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ كَانَ يَقُر أَ فِي الْعِمدين وفي الجمعة: بـ ﴿ سَبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ نَ ﴾ ، و ﴿ هَلَ الْعَيدين وَفِي الْجَمعة : بـ ﴿ سَبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ نَ ﴾ ، و ﴿ هَلَ الْعَيدين وَفِي الْجَمعة : بـ ﴿ سَبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ نَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُلِلَهُ: وفي آخر الحديث في رواية مسلم – وليت المؤلف جاء بها – أنه قال: (وإذا كانت الجمعة يوم العيد قرأ بهما في الصلاتين جميعًا) هذا فيه فائدة عظيمة، وهي أن صلاة الجمعة لا تسقط بصلاة العيد.

ولكن من حضر العيد فله الرخصة في ترك الجمعة وعليه أن يصلي الظهر. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٩/٥.





# اب صلاة العيدين 🦂

«الفطريوم يفطر الناس، والأضحى يوم يضحي الناس» رواه الترمذى.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وإنما جاء المؤلف رَحْمَهُ اللهُ بهذا الحديث في هـذا الباب – وإن كان محله في باب الصوم أليق – لأن الصلاة لا تشرع إلا إذا ثبت أن هذا اليوم يوم عيد لقوله: «الفطريوم يفطر الناس» وهو عيد الفطر، «والأضحى يوم يضحي الناس» وهو عيد الأضحى، والصلاة تكون في هذين اليومين، هذا هو وجه المناسبة لذكر هذا الحديث في هذا الباب. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ١٤١.





الله عيد رَضَ الله عيد (كان رسول الله صَلَّاللهُ عَنْهُ قال: (كان رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يصلي قبل العيد شيئًا فإذا رجع إلى منزله صلى ركعتين) رواه ابن ماجه بإسناد حسن.

تنبيه: قال رَحمَهُ اللهُ: هذا الحديث كما قال المؤلف إسناده حسن عنده، وبعض أهل العلم ضعف هذا الحديث وقال: إنه لا يصح عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وهذا لا ينافي حديث ابن عباس رَصَّالِللهُ عَنْهُا السابق (۱)، ولكن كثيراً من الحفاظ ضعفوا هذا الحديث وهو كذلك، ولكن على تقدير ثبوته فهل نقول: إن هاتين الركعتين راتبة لصلاة العيد، أم نقول: إنهما ركعتا الضحى ؟ الظاهر الثاني إن صح الحديث.

<sup>(</sup>١) وهو عن ابن عبَّاس رَضَالِتُهُ عَنْهُا: "أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّالَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلَّى يوم العيد ركعتين، لم يصلِّ قبلهما ولا بعدهما". أخرجه السَّبعة.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ١٧٣.





## و باب صلاة الكسوف 🖟

294 – وعن ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُا قال: (ما هبت ريح قط الا جثا النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على ركبتيه وقال: «اللهم اجعلها رحمةً، ولا تجعلها عذابًا» رواه الشافعي، والطبراني.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: ففي هذه الرياح آيات عظيمة من آيات الله، وهي تأتي بالخير وتأتي بالشر، ولهذا ثبت في (صحيح مسلم) وليت المؤلف أتى به – من حديث عائشة رَضَيَلِكُ عَنها – أن الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم كان يقول: «اللهم إني أسألك خيرها وخير ما فيها، وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرها، وشر ما فيها، وشر ما أرسلت به فاستعاذ من ثلاثة أمور: شرها، وشر ما فيها، وشر ما أرسلت به، وهذه لها معانِ مختلفة. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ٢٢٩.





## اب صلاة الاستسقاء 🖟

الجمعة والنبي صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قائم يخطب، فقال: يارسول الجمعة والنبي صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قائم يخطب، فقال: يارسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله عَرَّوجَلَّ يغيثنا، فرفع يديه، ثم قال: «اللهم أغثنا، اللهم أغثنا...» فذكر الحديث، وفيه الدعاء بإمساكها متفق عليه.

تنبيه: قال رَحمَهُ الله: ومن فوائد هذا الحديث: مشروعية رفع البدين حال الدعاء لقوله: «فرفع يديه»، ولكن الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم لله يحفظ عنه أنه رفع يديه حال الخطبة إلا في دعاء الاستسقاء فقط؛ ولهذا أنكر الصحابة رَحَوَلِللهُ عَنْهُ على بشر بن مروان حين جعل يدعو في خطبته ويرفع يديه، لكن في الاستسقاء ثبت الحديث عن الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم أنه رفع يديه. وأما رفع اليدين للمستمعين فلم يذكر في هذا السياق الذي ذكره ابن حجر رَحمَهُ الله، لكن في فلم يذكر في هذا السياق الذي ذكره ابن حجر رَحمَهُ الله، لكن في النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَم ، في منه أن الطبحابة رَحَوَلِلهُ عَنْهُ رفعوا أيديهم مع النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَم ، في الخطيب وللمستمعين للخطبة، ويكون ذلك حال جلوسهم. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٦٦/٥.





## اب اللباس الم

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: جعل المؤلف رَحْمَهُ الله بالباس هنا بعد صلاة الاستسقاء، مع أن المعروف عند أكثر أهل العلم أنهم يجعلونه في (باب شروط الصلاة)؛ لأن الظاهر – والله أعلم – أنه لما كان اللباس لابد منه في الصلاة جعله في آخر كتاب الصلاة، وإلا فالأوجه أن يكون في (باب شروط الصلاة)؛ لأن من شروط الصلاة: ستر العورة بالثياب. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ٣١٠.





## كتاب الجنائز

صكاً ١٣٧٥ - وعن بريدة رَضِيَاتِهُ عَنْهُ في قصة الغامدية التي أمر النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ برجمها في الزنا قال: (ثم أمر بها فصلي عليها ودفنت) رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وقوله: (أمر بها فصلي عليها ودفنت) ليت المؤلف رَحْمَهُ اللهُ أتى بحديث عمران بن الحصين الذي فيه التصريح بأن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ صلى عليها، وأن عمر كلّمه في ذلك؛ لأن قوله هنا: (ثم أمر بها فصلي عليها) ظاهره أنه صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يصل عليها، وقد أخذ بظاهر هذا الحديث جماعة من أهل العلم، وقال: إنه لا ينبغي للإمام أن يصلي على من قُتِل في حد، ولكن في صحيح مسلم من رواية عمران بن الحصين رَحَوَلِيَّهُ عَنْهُ التصريح في أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلى عليها بنفسه، فيكون قد صلى عليها بعد أن أمر بأن يصلى عليها. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ٤٤٩.





مَا رَضَاً الله والله وعن عوف بن مالك (رَضَاً الله عنه والله مالله وصلى رسول الله وصلى رسول الله وصلى الله وصلى على جنازة، فحفظت من دعائه: «اللهم اغفر له وارحمه، وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسله بالماء والثلج والبرد ونقه من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله دارًا خيرًا من داره وأهلاً خيرًا من أهله، وأدخله الجنة، وقه فتنة القبر وعذاب النار» رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وفي صحيح مسلم الذي نقل المؤلف منه هذا الحديث (وزوجاً خيراً من زوجه، وأدخله الجنة، وقه فتنة القبر وعذاب النار) هذه أدعية عظيمة جداً، حتى قال عوف بن مالك رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ - راوي الحديث-: «حتى تمنيت أن أكون أنا ذلك الميت»، لا تمنيًا للموت ولكن تمنيًا لهذا الدعاء. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/٧١٥.





مَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا صلَّى على جنازة يقول: اللهمَّ اغفر لحيِّنا وميِّتنا، وشاهدنا وغائبنا، وصغيرنا وكبيرنا، وذكرنا وأنثانا، اللهمَّ من أحييته منَّا فأحيه على الإسلام، ومن توفَّيته منَّا فأحيه على الإسلام، ولا تضلَّنا بعده». فتوفَّه على الإيمان، اللهمَّ لا تحرمنا أجره، ولا تضلَّنا بعده». رواه مسلمٌ والأربعة.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللّهُ: قوله: (رواه مسلم والأربعة) كذا الأصل، وهو كذلك في (سبل السلام)، وهو خطأ! فالحديث ليس في صحيح مسلم، ولم ينسبه أحد ممن يعنى بالتخريج إليه فيما أعلم، ويغلب على الظن أنه من زيادة النساخ لا من الحافظ رحمه الله تعالى؛ فإنه ذكره في التلخيص، ونسبه إلى: أحمد، وأبي داود، والترمذي، وابن ماجه، وابن حبان والحاكم، الهد من الشارح. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٥/ ٥٣١.





# اب صدقة التطوع 🧩

مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تصدَّق وا فقال رجلٌ: يا رسول الله، عندي مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تصدَّق به على نفسك، قال: عندي آخر، قال: تصدَّق به على نفسك، قال: عندي آخر، قال: تصدَّق به على ولدك، قال: عندي آخر، قال: تصدَّق به على خادمك، قال: عندي آخر، قال: أنت أبصر به». رواه أبو داود والنسائيُّ، وصحَّحه ابن حبان والحاكم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُلِلَهُ: قوله: «عندي آخر» قال: «تصدق به على ولدك». وفي رواية للنسائي: «تصدق به على زوجك»، قبل الولد، وهذه الرواية أصح، ولعل الراوي إما نسي أو اختصرها، فالمهم أنه يبدأ بعد نفسه بالزوجة ؛ لأن الإنفاق على الزوجة إنفاق على النفس في الواقع ...

قوله: (قال: عندي آخر، قال: تصدق به على خادمك) يوجد نسخة «على زوجك»، والظاهر أن النسخة الصحيحة من البلوغ حذفها؛ لأن صاحب (سبل السلام) أشار إلى الرواية الثانية، وأشار إلى أنها محذوفة من هذا الحديث. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٦/ ٢٤٣.





الله قال: جاءت زينب امرأة ابن مسعود رَضَيَّاللهُ عَنْهَا فقالت: يارسول الله! إنك زينب امرأة ابن مسعود رَضَيَّاللهُ عَنْهَا فقالت: يارسول الله! إنك أمرت اليوم بالصدقة، وكان عندي حلي لي فأردت أن أتصدق به، فزعم ابن مسعود أنه وولده أحق مَن أتصدق به عليهم فقال النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «صدق ابن مسعود، زوجك وولدك أحق من تصدقت به عليهم» رواه البخاري.

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُلِلَهُ: وقد ساق المؤلف رَحْمَهُ أُلِلَهُ هذا الحديث في (باب صدقة التطوع) وكأنه يميل إلى أن المراد به صدقة التطوع، والصواب أنه عام. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٦/٢٦٠.





#### كتاب الصيام

- ٦٦٣ – وعن أنس بن مالك رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تسحروا فإن في السحور بركة» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: والمؤلف رَحْمَهُ اللهُ لم يأت بالحديث الذي يدل على ما نتسحر به، فهل نتسحر بالتمر أو بالبر أو بالأرز أو بماذا؟ الجواب: نتسحر بما يتيسر، ويعد سحوراً. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٧/ ١٢٥.





# 🎉 باب صوم التطوع وما نهي عن صومه

حَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَعْلَ عَن صُوم يوم عرفة ؟ فقال: «يكفِّر السَّنة صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَعْل عَن صوم يوم عرفة ؟ فقال: «يكفِّر السَّنة الماضية والباقية»، وسئل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال: «يكفِّر السَّنة الماضية»، وسئل عن صوم يوم الاثنين؟ فقال: «ذلك يوم ولدت فيه، وبعثت فيه، أو أنزل عليَّ فيه». رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَدُاللَّهُ: قوله: «وبعثت فيه، أو أنزل علي فيه» والأقرب «أو أنزل» فهذا شك من الراوي، هل قال: بعثت، أو قال: أنزل علي؟ وفي بعض النسخ: «وأنزل علي» وهي غلط؛ لأنها في صحيح مسلم وهو الأصل: «أو أنزل علي فيه» فتكون: (أو) للشك من الراوي، لكن لا يختلف المعنى بين (أنزل) و (بعثت)؛ لأنه بعث بإنزال القرآن. (۱)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٧/ ٣٥٧.







حَمْر رَضَالِللهُ عَالَ: قال رسول الله بن عمر رَضَالِلهُ عَنْهُا قال: قال رسول الله صَلَّمَا: «لا صام من صام الأبد» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ أُللَّهُ: قوله: (عن عبدالله بن عمر) الصواب (عن عبدالله بن عمرو). (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٧/ ٤٦٧.





# 🎉 باب الاعتكاف وقيام رمضان 🖟

النبي سفيان رَضَالِلُهُ عَنْهُا عن النبي صفيان رَضَالِلُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال في ليلة القدر: «ليلة سبع وعشرين» رواه أبو داود، والراجح وقفه.

فتح وقد اختلف في تعيينها على أربعين قولاً أوردتها في «فتح الباري».

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: لو أتى المؤلف رَحْمَهُ اللهُ بحديث أبي بن كعب الذي في صحيح مسلم لكان أوضح في الدلالة على أنها ليلة سبع وعشرين...

قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ: وقد اختلف في تعيينها على أربعين قولاً، أوردتها في (فتح الباري).

قوله: (اختلف في تعيينها على أربعين قولاً)، والذي في (فتح الباري) ستة وأربعون قولاً، ويمكن أن يكون أصل النسخة: (على أكثر من أربعين قولاً) كما قال ذلك في ساعة الإجابة يوم الجمعة،









أو أنه هنا يريد أربعين قولاً باعتبار أن هناك قولين أو ثلاثة بأنها رفعت ولم تعد عائدة إلى الناس، لكن حتى لو حذفنا قولين أو ثلاثة لم تكن الأقوال الباقية أربعين، وأيضًا لأنه رَحْمَهُ الله ذكر ستة وأربعين قولاً عدها عداً.(١)



انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٧/ ٥٦٣ و ٥٦٥ . (1)





## كتاب الحج

## 🦂 باب الإحرام وما يتعلق به

سئل: ما يلبس المحرم من الثياب؟ قال: لا يلبس القميص، ولا العمائم، ولا السراويلات، ولا البرانس، ولا الخفاف، ولا العمائم، ولا السراويلات، ولا البرانس، ولا الخفاف، إلا أحد لا يجد النعلين فليلبس الخفين وليقطعهما أسفل من الكعبين، ولا تلبسوا شيئًا من الثياب مسه الزعفران ولا الورس». متفق عليه، واللفظ لمسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: هذا الحديث قاله الرسول صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُ وَ فَي حديث ابن عباس وهو في المدينة قبل أن يخرج إلى الحج، وفي حديث ابن عباس وليت المؤلف رَحْمَهُ الله ذكره - أن النبي صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خطب الناس يوم عرفة فقال: «من لم يجد نعلين فليلس الخفين، ومن لم يجد إزاراً فليلبس السراويل» وأطلق، وهذا يدل على أن الحكم الأول نسخ...(١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ١٢٧.





٧٣٨ - وعن ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُمَا (أن النبي صَالَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُو

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (احتجم) أي: في رأسه، وليت المؤلف بينه، وقد ثبت ذلك في الصحيح أنه احتجم في رأسه عليه الصلام والسلام؛ لأن فائدة ذكر هذه الزيادة واضحة، إذ يستفاد منها:

أولاً: جواز الحجامة للمحرم، وليس كالصائم لا يحتجم.

وثانيًا: أنه يجوز أن يحلق من شعر رأسه ما لا تمكن الحجامة إلا به، والحجامة إذا كانت في الرأس لا بد أن يحلق لها ما يمكن أن يحتجم به. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ١٥٢.





## 🦂 باب صفة الحج ودخول مكة 🖟

الله رَضَالِللهُ عَنْهُ (أَن رسول الله مَضَالِلهُ عَنْهُا (أَن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حج فخر جنا معه ...) إلى قوله: (ثم أتى مقام إبراهيم...) الحديث رواه مسلم مطولاً.

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ١٨٥.





حج ٧٤٣ عن جابر رَضَّالِللهُ عَنْهُ (أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ حج فخر جنا معه...) إلى قوله: (ثم انصرف إلى المنحر، فنحر ثم ركب رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأفاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر) رواه مسلم مطولاً.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: من فوائد هذا الحديث: أنه ينبغي أن يفيض إلى مكة ليطوف ضحى يوم النحر، لأن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أَفَاضَ بعد أن أكل من لحم هديه؛ أفاض ضحى يوم النحر، لكنه أفاض بعد أن أكل من لحم هديه؛ لأنه أمر من كل بدنة بقطعة فجعلت في قدر فطبخت، فأكل من لحمها وشرب من مرقها، وليت المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ ذكره، لكن عفى الله عنه اختصر الحديث اختصاراً مخلاً؛ لأنه ماذكر أنه نحر ثلاثاً وستين، ولا أنه أعطى علياً، ولا أنه أمر بها فطبخت، ولا أنه أكل من لحمها وشرب من مرقها، وكل هذا أمر مهم؛ لأنه من النسك، فكان على المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ أن يذكره. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٤٣/٨.





# ا ١٥٧- وعنه رَضِّ اللهُ عَنْهُ قَال: (لم أر رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ يَسَلَّم مِن البيت غير الركنين اليمانيين) رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللَّهُ: المعروف أنه عن ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُا في قصة مناظرته مع معاوية رَضَالِتُهُ عَنْهُ، ولكن لا يمنع أن يكون ابن عمر وابن عباس روياه جميعاً.

لكن قال في الشرح: الأولى أن يقال: عن ابن عباس رَخَوَلِسَّهُ عَنْهُا، كما جرت عادته إذا تكرر حتى لا يتوهم أنه عن ابن عمر رَخَولِسَّهُ عَنْهُا، كما جرت عادته إذا تكرر اسم الصحابي يقول: وعنه، وهذا الحديث من رواية ابن عباس، أما ابن عمر فروايته: (لم أر رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يستلم من البيت إلا الركنين اليمانيين) وهذا لفظ البخاري، ولفظ مسلم: (يمسح) . فالفرق بين رواية ابن عمر وابن عباس: (إلا) و (غير). (1)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ٢٥٣.





٧٦٨ وعن المسور بن مخرمة رَضَاً لِللهُ عَنْهُا (أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُا (أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نحر قبل أن يحلق، وأمر أصحابه بذلك) رواه البخارى.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: هذا الحديث الذي ذكره المؤلف رَحْمَهُ الله هنا إنما كان في صلح الحديبية، ووضعه هنا فيه إيهام؛ لأن من قرأه يظن أن ذلك كان في حجة الوداع! والأمر ليس كذلك، فإن النبي من مَلَّ الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ لما صالح قريشًا على أن يرجع ذلك العام ويأتي من العام المقبل؛ أمر أصحابه أن ينحروا ثم يحلقوا، وقد فعل هو قبلهم. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ٢٨٧.





# اب الفوات والإحصار ﴾ اب الفوات والإحصار

حلى حائشة رَضَالِيّهُ عَنْهَا قالت: (دخل النبي صَالَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ على صَالَّاللهُ عَنْهَا، فقالت: يا رسول الله! إني على ضباعة بنت الزبير رَضَالِيّهُ عَنْهَا، فقالت: يا رسول الله! إني أريد الحج، وأنا شاكية، فقال النبي صَالَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «حجي واشترطى: أن محلى حيث حبستنى» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: أتى المؤلف رَحْمَهُ اللهُ بهذا الحديث في هذا الباب وإن كان له مناسبة أن يذكر في أول (باب الإحرام)، لكن له في هذا الباب مناسبة، وهو: أن الإنسان إذا اشترط عند عقد الإحرام أن محلّه حيث حبس ثم حبسه حابس فإنه يتحلل بدون شيء، بدون دم، وبدون حلق، وبدون قضاء إن لم يكن فرضًا، حتى على قول من يقول: إن المحصر يجب أن يقضي وإن كان نفلاً، ففي هذه الحال إذا اشترط لا يقضى.

هذا وجه المناسبة لذكر هذا الحديث في هذا الباب. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٨/ ٣٥٣.





## كتاب البيوع

## 🦂 باب شروطه وما نهي عنه 🖟

تنبيه: قال رَحْمَدُاللَّهُ: قوله: (شروطه) كان المتوقع أن يقول: شروطها؛ لأنه بيوع، جمع، والجمع يحتاج أن يكون الضمير الراجع إليه ضمير جمع، لكن كأن المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ لما رأى أن البيوع هنا جمع من أجل الأنواع، وأن الجنس واحد؛ أعاد الضمير هنا على هذا الجمع باعتبار الجنس، لا باعتبار الأنواع. (1)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٩/٧.





# 🦂 باب شروطه وما نهى عنه

٧٩٣ – وعن عائشة رَضَّ اللَّهُ عَنْهَا قالت: (جاءتني بريرة، فقالت:
 كاتبت أهلي على تسع أواق...) الحديث، متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: ويعتبر من حسن التأليف: لو أن المؤلف رَحْمَهُ اللهُ الله ويعتبر من حسن التأليف: لو أن المؤلف رَحْمَهُ اللهُ أتى بهذا الحديث عقب حديث جابر رَضَالِلهُ عَنْهُ (١)؛ حتى يضم الحديث الذي تضمن شرطاً فاسداً إلى الحديث الذي تضمن شرطاً صحيحا، فإن هذا من ناحية التأليف والتصنيف أقرب وأحسن (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٩/١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٩/ ١٠١.





# اب الصلح ﴾

الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال: (الصلح جائز بين المسلمين، إلا الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال: (الصلح جائز بين المسلمين، إلا صلحاً....) الحديث رواه الترمذي وصححه، وأنكروا عليه؛ لأن رواية كثير بن عبدالله بن عمرو بن عوف ضعيف، وكأنه اعتبره بكثرة طرقه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللَّهُ: قوله: لأن رواية كثير بن عبدالله ضعيف...

لكن ابن حجر رَحْمَهُ أللهٔ قال: إنه ضعيف، والعلماء تكلموا فيه كلاماً شديداً، وكلمة ضعيف كلام رخو، قال الشافعي وأبو داود: «هو ركن من أركان الكذب»؛ أي: كثير بن عبدالله.

ولكن الحديث من حيث المعنى صحيح، لا شك فيه، تشهد له الأدلة الشرعية، ولعل الترمذي صححه لا باعتبار السند، ولكن باعتبار المتن. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/١٥.





# اب الحوالة والضمان المحوالة والضمان

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وأصل هذا الحديث في البخاري، فالحديث صحيح. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/٥٠.





# 🦂 باب الشركة والوكالة

الخروج إلى خيبر، وَضَالِكُ عَنْهُ قال: (أردت الخروج إلى خيبر، فأتيت النبي صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: (إذا أتيت وكيلي بخيبر، فخذ منه خمسة عشر وسقاً» رواه أبو داود وصححه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا أتيت وكيلي بخيبر، فخذ منه خمسة عشر وسقًا»، وتمام الحديث: «فإن ابتغى منك آية فضع يدك على ترقوته»، وليت أن المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ جاء بها. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/ ٩١.





هُ ١٩٠٠ وعن جابر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ (أن النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ نحر ثلاثاً وستين، وأمر علياً أن يذبح الباقي..) الحديث. رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: اختصر المؤلف الحديث اختصاراً مخلاً جداً؛ لأننا لا ندري أين كانت هذه الواقعة، ولكن نظراً لأنه سبق في كتاب الحج من هذا الكتاب، فكأنه اعتمد على ذلك، وحديث جابر هذا هو حديثه الطويل في صفة الحج، الذي يعتبر أصلاً في المناسك. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠٠/١٠.





# اب الإقرار الم

الله الله الله حمن أبي ذر رَضِّ الله عنه قال: قال لي رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «قال الحق، ولو كان مراً» صححه ابن حبان في حديث طويل.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: وعدل المؤلف عن حديث أبين في الإقرار من هذا ؛ وهو: ما يروى عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أنه قال: «لا عذر لمن أقر»، لكنه حديث ضعيف، إلا أن الفقهاء رَحْهُ واللَّه يعبرون به في كتبهم ويقولون: «لا عذر لمن أقر». (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١١٩/١٠.





# اب الغصب ﴾

النبي صَالَتُهُ عَنْهُ (أَن النبي صَالَتُهُ عَنْهُ كَان عند بعض نسائه، فأرسلت إحدى أمهات المؤمنين مع خادم لها بقصعة فيها طعام؛ فكسرت القصعة، فضمها..) الحديث.

تنبيه: قال رَحَمُ اللهُ: أدخل المؤلف رَحَمُ اللهُ هذا الحديث في باب الغصب؛ لأنه داخل في تعريف الغصب؛ وهو: الاستيلاء على مال الغير قهراً بغير حق، لكن هذا الحديث ليس غصباً واضحاً؛ لأنه إنما فيه اعتداء لا غصب، فهذه القصة كان النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند بعض نسائه، وهي عائشة الصديقة بنت الصديق رَحَوَليَّهُ عَهَا، وكانت أحب نساء النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إليه، وكانت رَحَوَليَّهُ عَهَا أشد نساء النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إليه، وكانت رَحَوَليَّهُ عَهَا أشد نساء النبي صَلَّاللهُ عَيْرة فيه لشدة محبتها له، وكانت أصغر نسائه، فاجتمع في حقها ثلاثة أسباب: شدة الغيرة، وصغر السن، وشدة المحبة، فليس بغريب أن يجري منها هذا الشيء ،...(١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١١٩/١٠.





# اب المساقاة والإجارة ﴾

تنبيه: قال رَحْمَدُاللَّهُ: ليت المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ قال: والمزارعة، وجعل للإجارة بابًا مستقلاً ؛ لأن بين المساقاة والمزارعة وبين الإجارة فروقًا كثيرة، لكن المساقاة والمزارعة هما المتشابهتان.





# اب الماقاة والإجارة ﴾

الله عند رافع بن خديج رَضَوَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «كسب الحجام خبيث» رواه مسلم.

تنبيه: قال رَحْمُهُ أُلِلَهُ: وكان الذي ينبغي للمؤلف من حيث الترتيب: أن يذكر حديث ابن عباس (١) رَضَ لِللَّهُ عَنْهُا بعد حديث رافع رَضَ لِللَّهُ عَنْهُ؛ لأجل: أن يرفع حديث ابن عباس الوهم الذي يحصل من حديث رافع. (٢)



<sup>(</sup>۱) حديث ابن عباس أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم "احتجم وأعطى الذي حجمه أجره" ولو كان حراماً لم يعطه. رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/ ٢٢٩.





# اب الوقف الم

ابن عمر رَضَاً قال: (أصاب عمر أرضاً بخيبر...) إلى قوله: (لا جناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف...) الحديث متفق عليه، واللفظ لمسلم.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: وقوله: «على من وليها» هنا لم يبين في هذه الرواية من الذي جعله عمر وليًا عليها، لكنه بين في رواية أخرى: أنه جعل الولي عليها ابنته حفصة، وذوي الرأي من أهله. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/ ٢٩٢.





## اب الوصايا اله

تنبيه: قال رَحمَهُ أُللهُ: جعل المؤلف الوصية بعد الفرائض، ولكن الفقهاء من الحنابلة جعلوا الوصايا قبل الفرائض، وترتيب فقهاء الحنابلة أقرب للصواب؛ للآتي:

أولاً: لأن الوصية يوصي بها الإنسان قبل الموت.

ثانيًا: أن الوصية مقدمة على الميراث...(١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠/ ٤٨٢.





## كتاب النكاح

# ابعشرة النساء

النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: أَن النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: أَن النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: (لعن الواصلة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة) متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: والمؤلف ما جاء بالنمص، وليته جاء به؛ لأنه مهم، وتتجمل به النساء الآن، وقد لعن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ النامصة والمتنمصة. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٠٣/١٠.





## اب الصداق الم

من رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَصَالِلَهُ عَنْهَا: أن عمرة بنت الجون تعوذت من رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ حين أدخلت عليه....) الحديث أخرجه ابن ماجه، وفي إسناده راو متروك.

تنبيه: قال رَحَمُهُ اللّهُ: هكذا ساق المؤلف رَحَهُ اللّهُ هذا الحديث عن عائشة، وقال: إن فيه راويًا متروكًا، وفي المصطلح أن الراوي المتروك هو من اتهم بالكذب، وهو على اسمه متروك لا تقبل روايته، وعجبًا من المؤلف رَحَهُ اللّهُ حيث ساق الحديث من هذه الرواية التي ذكر أن فيها راويًا متروكًا، وترك الرواية التي في صحيح البخاري، من حديث عائشة، وهو نفسه رَحَهُ اللّهُ صَلَّاللّهُ كُلُهُ وَسَلّاً الطلاق): أن ابنة الجون لما أدخلت على رسول الله صَلَّاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّاً ودنا منها فقالت: أعوذ بالله منك، فقال: «لقد عذت بعظيم، الحقي بأهلك» رواه البخاري، وهكذا يدل على أن الإنسان مهما بلغ في العلم والحفظ فإنه معرض للنسيان، ومعرض للخطأ. (۱)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢١/ ٣٦٣.





# اب الوليمة الم

الترمذي واستغربه، ورجاله رجال الصحيح.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: هـذا الحديث من حيث السند فيه نظر، وإن كان المؤلف رَحْمَهُ اللهُ قال: إن رجاله رجال الصحيح، وقد أشار البخاري في صحيحه إلى ضعفه؛ حيث ذكر الإيلام بثلاثة أيام، أو سبعة، أو نحو ذلك، لكن على تقدير صحته يكون النبي على عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ قد قسم الوليمة إلى ثلاثة أقسام:

الأول: وليمة حق.

والثاني: وليمة سنة.

والثالث. وليمة سمعة. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢١/ ٣٨٦.





# اب الخلع ﴾

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللهُ: الخلع في الأصل: فسخ الشيء والتخلص منه، ومنه خلع الثوب، وخلع النعل، وخلع الخف، يعني: التخلص منه، واستعار الفقهاء رَحْمَهُ واللهُ هذا الاسم لمفارقة الزوجة...

ولو قلنا: (باب فراق الافتداء) لكان لهذا أنسب بالنسبة لتعبير القرآن، قال تعالى: ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفَنَدَتْ بِدِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، فسمى الله - تعالى - هذا الفراق افتداء؛ لأن المرأة تفتدي من الزوج ببذل ما تبذله؛ للتخلص منه...(١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١١/ ٤٦٣.





#### كتاب الطلاق

## اب الظهار المجاد المجاد المجاد

فخفت أن أصيب امرأتي فظاهرت منها....) الحديث. فخفت أن أصيب امرأتي فظاهرت منها....) الحديث. أخرجه أحمد، والأربعة إلا النسائي، وصححه ابن خزيمة، وابن الجارود.

تنبيه: قال رَحمَهُ ٱللهُ: رحم الله المؤلف، لو ذكر الأحاديث السواردة، التي هي أصح من هذا في مسألة الظهار لكان أولى من ذكر هذا الحديث. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٢/ ١٧٢.





# اب النفقات اله

على أهله – قال: (يفرق بينهما) أخرجه سعيد بن منصور: على أهله – قال: (يفرق بينهما) أخرجه سعيد بن منصور: عن سفيان، عن أبي الزناد، عنه. قال: (فقلت لسعيد: سنة؟ فقال: سنة) وهذا مرسل قوي.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وظاهر صنيع ابن حجر رَحْمَهُ اللهُ في قوله: (وهندا مرسل قوي) ظاهره: أنه يختار القول الأول؛ بأن قول التابعي: (من السنة) مرفوع مرسل؛ ولهذا قال: (وهذا مرسل قوي)؛ والمرسل: ما رفعه التابعي أو الصحابي الذي لم يسمع من الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

والراجع: أنه ينظر إلى السنة في هذا، إذا وجد له شواهد تدل على: أنه مرفوع فهو مرفوع، وإلا فالأقرب أن قول التابعي: (من السنة) أي: سنة الخلفاء الذين أدركهم، أو الصحابة الذين أدركهم. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٢/ ٤٢٤.





النبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال: (جاء رجل إلى النبي مريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال: (جاء رجل إلى النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: يارسول الله! عندي دينار؟ قال: «أنفقه على ولدك»، على نفسك»، قال: عندي آخر؟ قال: «أنفقه على ولدك»، قال: عندي آخر؟ قال: «أنفقه على أهلك....» الحديث.

تنبيه: قال رَحْمُهُ أُلِلَهُ: قوله: «أنفقه على أهلك» كلمة (أهل) ظاهر كلام ابن حجر رَحْمُهُ اللهُ: أنه يراد بها الزوجة، ولكنه يحتمل أن يراد بها ما هو أعم؛ لأنه إذا سكت عما هو أعم صار ذكر: الولد، والزوجة، والخادم، ولم يذكر الأب والأم.

فالذي يظهر لي: أن قوله: «أنفقه على أهلك» المراد بهم: الزوجة والعائلة؛ كالأب، والأم، والأخ، وما أشبه ذلك. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢١/ ٤٢٨.





#### كتاب الجنايات

الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّر: «من قتل له قتيل بعد مقالتي هذه فأهله بين الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّر: «من قتل له قتيل بعد مقالتي هذه فأهله بين خير تين: إما أن يأخذوا العقل أو يقتلوا). أخرجه أبو داود والنسائي. وأصله في الصحيحين من حديث أبي هريرة بمعناه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قول المؤلف: (وأصله في الصحيحين من حديث حديث أبي هريرة بمعناه) والموجود في الصحيحين من حديث أبي هريرة: أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «من قتل له قتيل فهو بخير النظرين». (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١١٤/١٣.





# 🦂 باب قتال الجاني وقتل المرتد

الله بن عمر و رَضَالِلهُ عَالَ: قال رسول الله عمر و رَضَالِلهُ عَنْهُما قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «من قتل دون ماله فهو شهيد» رواه أبو داود، والنسائى، والترمذي وصححه.

تنبيه: قال رَحْمُهُ الله فكر المصنف رَحْمُهُ الله فكر الحديث الآخر الذي هو أو في من هذا، أن رجلاً سأل النبي صَالِله عَلَيْهُ وَسَلَم عمن أراد نفسه أو ماله فقال: «قاتله»، قال: أرأيت يارسول الله إن قتلني؟ قال: «فأنت شهيد»، قال: أرأيت يارسول الله إن قتلته قال: «فهو في النار»، وهو أو في من الحديث الذي ذكره المؤلف؛ لأن الحديث الذي ذكره المؤلف؛ لأن الحديث الذي ذكره المؤلف بلأن الحديث عنه – أنه شهيد؛ لأنه قتل ظلماً. (۱)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ٢٢٤/١٣.





المسلم المسلم المسلم وعن أبي هريرة رَضِّ اللهُ عَنْهُ قال: قال أبو القاسم صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لو أن امرأ اطلع عليك بغير إذن، فحذفته بحصاة، ففقأت عينه، لم يكن عليك جناح» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمُاللَّهُ: وظاهر صنيع المؤلف رَحْمَاللَّهُ أنه جعل هذا من باب دفع الصائل وقتال الجاني، وأنه إذا أمكن دفع شره بأقل من ذلك فإن فقأ عينه لا يجوز، أي: إذا أمكن دفع شره بغير حذفه بالحصاة فإنه لا يجوز أن يحذف بها، وقد قال ذلك بعض أهل العلم، وزعم أن هذا من باب دفع الصائل، ولكن الصحيح أن هذا من باب عقوبة المعتدي، ونظيره ما لو وجد الإنسان شخصاً على امرأته – والعياذ بالله – يزني بها؛ فإن له أن يقتله بدون إنذار؛ لأن هذا من باب عقوبة الجاني المعتدى. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٣/٢٤٢.





# اب حد القذف الهجه

القد أدركت المحمد، وعن عبدالله بن عامر بن ربيعة قال: (لقد أدركت أب بكر، وعمر، وعثمان رَضَالِكُ عَنْهُم، ومن بعدهم، فلم أرهم يضربون المملوك في القذف إلا أربعين) رواه مالك، والثوري في جامعه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: قوله: (لقد أدركت أبا بكر)؛ فيه نظر، والذي في الموطأ: (أدركت عمر، وعثمان)، وذلك أن عبدالله بن عامر بن ربيعة لم يدرك أبابكر، فيكون حديثه عن أبي بكر مرسلاً، لكنه في الموطأ بدون ذكر أبي بكر. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٣/ ٤١١.





#### كتاب الجهاد

النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ نصب المنجنيق على أهل الطائف). أخرجه أبو داود في المراسيل، ورجاله ثقات، ووصله العقيلي بإسناد ضعيف عن على رَضِيً لِينَهُ عَنْهُ.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللّهُ: قوله: (عن مكحول) جاء في بعض النسخ (رَحْمَهُ اللّهُ) وفي بعض النسخ (رَخِمَهُ اللّهُ)، وهذا يوهم أن يكون مكحول من الصحابة، وهو ليس كذلك، بل هو من التابعين، وعلى هذا يحسن أن تغير (رَضَ الله عَنْهُ) إلى (رَحْمَهُ اللّهُ). (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٠٢/١٤.





تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: قوله: (رَضَالِللَّهُ عَنْهُ) هكذا في الأصل، والصواب: (رَحْمَهُ ٱللَّهُ) حسب اصطلاح العلماء رَحْمَهُ واللَّهُ، أو حسب ما عُرف بين العلماء، وإلا فهو ممن رَضَالِللَّهُ عَنْهُ إن شاء الله. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١١٦/١٤.





## كتاب الأيمان والنذور

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: وقد أتى المؤلف رَحْمَهُ اللهُ بهذا الحديث إشارة إلى أن أي اسم من أسماء الله عَرَّفِكِلَ تحلف به فإنه جائز، وكان الذي ينبغي أن يكون هذا الحديث بعد قول ابن عمر رَضَّالِلهُ عَنْهُ: (كانت يمين النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا، ومقلب القلوب»، ولكن الإنسان عند التأليف ربما يفوته الترتيب. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٤/ ٤٣٨.





# اب الشهادات ﴾

عد شهادة الزور في أكبر الكبائر. متفق عليه في حديثٍ.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللّهُ: والمؤلف رَحْمَهُ اللّهُ اقتصر اقتصاراً غير مرضٍ؛ في كونه حذف بعض الحديث مما يتعلق بالشهادة، وهو أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كان متكتاً فجلس، وحذف ما يدل على أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كان متكتاً فجلس، وحذف ما يدل على أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كرر نهيه عن شهادة الزور ذلك التكرار الطويل الذي قال الصحابة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ : (ليته سكت) عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلام، وهذا أمر كان ينبغي أن يذكر؛ لأنه مهم جداً، لكن حذفه المؤلف رَحْمَهُ اللهُ وهذا اقتصار فيه إخلال بالمقصود، فنسأل الله أن يعفو عنه. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٤/ ٥٨٢.





## كتاب الجامع

# الأدب الأدب الأدب

الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إذا انتعل أحدكم فليبدأ باليمين، وإذا نزع فليبدأ بالشمال، وإذا انتعل أحدكم فليبدأ باليمين، وإذا نزع فليبدأ بالشمال، وآخرهما تنزع» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: قوله: (متفق عليه) في حاشية نسخة: وفي بعض نسخ البلوغ: (أخرجه مسلم إلى قوله: (بالشمال) وأخرج باقيه مالك، والترمذي، وأبوداود) والصواب أنه متفق عليه. (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٥/ ٦٤.





# 🦂 باب الترهيب من مساوئ الأخلاق

الله! أوصني فقال: «لا تغضب» فردد مراراً قال: «لا تغضب» أخرجه البخاري.

تنبيه: قال رَحْمَهُ اللهُ: هذا الحديث كان ينبغي للمؤلف أن يجعله بعد قوله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «ليس الشديد بالصرعة». (١)



<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٥/ ٢٤٨.





# 🎉 باب الترغيب في مكارم الأخلاق 🔐

الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَال: «إياكم والظن، فإن الظن أكذب الحديث» متفق عليه.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله: هذا الحديث سبق في (باب الترهيب من مساوئ الأخلاق)، ولا أدري ما وجه ذكر المؤلف - رحمه الله تعالى - له مرة أخرى هنا في (باب الترغيب في مكارم الأخلاق)، ولكن لعل المؤلف رَحْمَهُ الله ذهب وهمه حين ذكر: "إياكم والكن لعل المؤلف رَحْمَهُ الله ذهب وهمه حين ذكر: "إياكم والظن»، والكذب» وهو من مساوئ الأخلاق، فذكر بعده: "إياكم والظن»، وإلا فالعهد قريب بين المرتين، لكن الظاهر - والله أعلم - أن هذا وقع في هذا المكان على سبيل الوهم. (۱)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٥/ ٣٥٤.





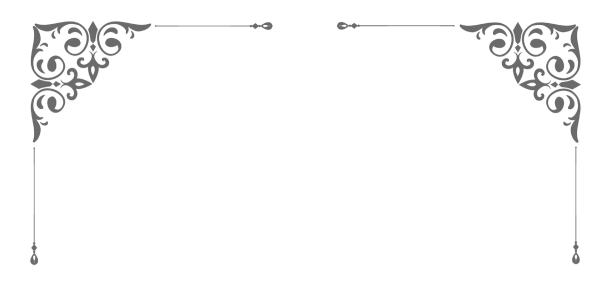
# اب الذكر والدعاء المنهاء المناء

الله عن أبي هريرة رَضِوَالله عنال: قال رسول الله عنال عندي ما ذكرني صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «يقول الله تعالى: أنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه» أخرجه ابن ماجه، وصححه ابن حبان، وذكره البخاري تعليقاً.

تنبيه: قال رَحْمَهُ الله الله قال: «أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملإ ذكرته في ملإ خير منهم» فهذا فيه التفصيل، وفيه أيضًا البشارة بأن الله عند ظن عبده به. (١)

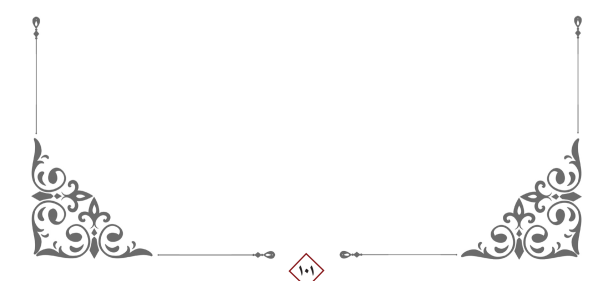
والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

<sup>(</sup>١) انظر: فتح ذي الجلال والإكرام ١٥/ ٤٤٢.



# تنبيهات على عمدة الأحكام

من تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام









# الأحكام الخطبة مؤلف عمدة الأحكام

الحمد لله الملك الجبار، الواحد القهار، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، رب السموات والأرض وما بينهما العزيز الغفار، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله المصطفى المختار، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الأطهار الأخيار.

أما بعد:

فإن بعض الإخوان سألني اختصار جملة في أحاديث الأحكام مما اتفق عليه الإمامان: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، ومسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري فأجبته إلى سؤاله رجاء المنفعة به.

وأسال الله أن ينفعنا به ومن كتبه أو سمعه أو قرأه أو حفظه أو نظر فيه، وأن يجعله خالصا لوجهه الكريم، موجبًا للفوز لديه في جنات النعيم فإنه حسبنا ونعم الوكيل.





## اتنبیه:

هذا في الجملة لا في الجميع؛ لأن فيه ما لم يتفقا عليه، لكنه قليل جداً ونادر، ثم إن المؤلف رَحْمَهُ الله يسوق الحديث أحياناً بلفظ البخاري، وأحياناً بلفظ مسلم، ويأتي أحياناً بسياق من روايات متفرقة، وكأنه رَحْمَهُ الله يراعي المعنى والتوسع في سياق اللفظ مع الاختصار، وعذره في ذلك، أنه لم يكن يسوق لفظ طريق معين من الأسانيد حتى يتقيد به من غير تغيير ولا زيادة، والله أعلم (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ١٩.





## كتاب الطهارة

# اب السواك ﴾

#### الحديث الأول

النَّبِيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَى أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «لَوْ لَا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي لأمرتهم بالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ).

تنبيه: وقع هذا الحديث في بعض النسخ هكذا (مع كل وضوء عند كل صلاة)، وزيادة مع كل وضوء لم يروها البخاري في حديث مسند ولا مسلم، لكن رواها مالك وأحمد والنسائي (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٦.





# اب المسح على الخفين المنه المن

#### الحديث الثاني

حَن حُذَيْفَةً بِنِ اليَمَانِ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: (كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَنْهُ قَالَ: (كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَبَالَ وَتَوَضَّأَ وَمَسَحَ عَلَى خُفَّيْهِ) مُختَصَرًا.

تنبيه: جاء في بعض نسخ العمدة في الحديث قال: (كنت مع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في سفر)، ولكن هذا خطأ، فليس قوله (في سفر) ثابتًا؛ بل الثابت أن ذلك كان في المدينة (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٧.





### كتاب الصلاة

# اباستقبال القبلة المجه

# الْحَدِيثُ الأَوَّلُ

مَن ابْنِ عُمَرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُا (أَنَّ النَّبِيِّ صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ حَيْثُ كَانَ وَجْهُهُ يُومِع بِرَأْسِهِ) وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُهُ. وَفِي رِوَايَةٍ: (كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ)، ولمسلم: عُمَرَ يَفْعَلُهُ. وَفِي رِوَايَةٍ: (كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ)، ولمسلم: (يُصَلِّي عَلَيْهَا المَكْتُوبَةُ)، وَللبُخَارِيِّ: "إِلَّا الفَرَائِضَ».

تنبيه: قول المؤلف (ولمسلم...) ظاهره أن هذه الرواية ليست في البخاري، وليس كذلك بل هي في البخاري أيضًا (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ١٧٦.





# اب الصفوف المنهوف المنهج

#### الحديث الثالث

اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ لَطَعَامِ صَنَعَتْهُ أَنَّ جَدَّتَهُ مُلَيْكَةَ دَعَتْ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ لَطَعَامِ صَنَعَتْهُ لَهُ، فَأَكَلَ مِنْهُ، ثُمَّ قَالَ: (قُومُوا فَلِأُصَلِّ لَكُمْ). قَالَ أَنَسُ: فَقُمْتُ إِلَى حَصِير لنا، قَدِ اسْوَدَّ مِنْ فَلِأُصل لَكُمْ). قَالَ أَنَسُ: فَقُمْتُ إِلَى حَصِير لنا، قَدِ اسْوَدَّ مِنْ فَلِأُصل لَكُمْ). فَالَ أَنَسُ: فَقُمْتُ إِلَى حَصِير لنا، قَدِ اسْوَدَّ مِنْ فَلَا أَنَسُ: فَقُمْتُ إِلَى حَصِير لنا، قَدِ اسْوَدَّ مِنْ فَلَا أَنْسُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَلَا عَبُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَلَا عَبُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا عَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا، فَصَلَّى لنا وَصَفَفْتُ وَالنَّيْسِ مَا وَالعَجُونُ مِنْ وَرَائِنَا، فَصَلَّى لنا وَصَفَفْتُ وَالنَّيْسِ مَلَ اللهِ صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا عَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا، فَصَلَّى لنا رَسُولُ اللهِ صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا عَبْ فَالَى وَلَا اللهِ صَلَّلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا عَبْ فَاللَهُ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَمِاللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَعْ عَنْ وَرَائِنَا، وَالْمَوْلُ مَا اللهِ صَلَّلَكُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَالْمَعْ عَنْ النَّيْسِيّةِ، وَأَقَامَ الْمَوْ أَةَ خَلْفَنَا).

تنبيه: ظاهر قول المؤلف: (ولمسلم...) إلىخ، أن الحديث واحد، وليس كذلك، بل هما حديثان كل واحد مستقل في قصة أخرى، وإنما الحقه المؤلف بالأول ليتبين به موقف المأموم مع الإمام (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ١٨٨.





# اب صفة صلاة النبى صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ﴿ حُلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَلَمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ ع

#### الحديث الثاني

مَنْ اللّهِ صَالِمُلَهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ قَالَت: (كَانَ رَسُولُ اللهِ صَالِمُلُهُ عَلَيْهُ وَسَلّمُ يَسْتَفْتِحُ الصَّلاةَ بِالتَّكْبِيرِ. والْقِرَاءَةِ، بِهِ الْحَمْدُ بِلّهِ رَبِ الْمَحْدُ اللّهِ مَنْ الْمَعْدُ اللّهُ عَنْهُ وَلَكِنْ بِيْنَ ذَلْكَ، وكَانَ إِذَا رَكَعَ لَمْ يُشْخِصْ رَأْسَهُ مِنَ السّهُ، ولَمْ يُصَوِّبُهُ ولَكِنْ بِيْنَ ذَلْكَ، وكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ، حتَّى يَسْتَوِي قَائِمًا، وكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ، حتَّى يَسْتَوِي قَائِمًا، وكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ، حتَّى يَسْتَوِي جَالِسًا، وكَانَ يقولُ في مِنَ السَّجْدَةِ، لَمْ يَسْجُدْ حتَّى يَسْتَوِي جَالِسًا، وكَانَ يقولُ في كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ، وكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ اليُسْرَى ويَنْصِبُ كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ، وكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ اليُسْرَى ويَنْصِبُ رَجْلَهُ اليُسْرَى ويَنْهِى أَنْ رَجْلَهُ اليُسْرَى ويَنْهِى أَنْ يَفْرِشُ رِجْلَهُ اليُسْرَى ويَنْهِي أَنْ يَغْرَاشُ وكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَافِ. وكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةِ وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةِ وكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةَ بِالتَّسْلِيم).

تنبيه: هذا الحديث ليس على شرط المؤلف في هذا الكتاب، فإنه ليس مما اتفق عليه البخاري ومسلم بل هو عند مسلم فقط (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢١٢.





### اب صفة صلاة النبي صَاَّلُسَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ ﴾

#### الحديث السابع

مَعَ مُحَمَّدٍ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ مَعَ مُحَمَّدٍ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ بَعْدَ رُكُوعِهِ، فَسَجْدَتَهُ، فَجَلْسَتَهُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ، فَسَجدَته، فَجَلْسَتَهُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ، فَسَجدَته، فَجَلْسَتَهُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ، فَسَجدَته، فَجَلْسَتَهُ مَا بَيْنَ التَّسْلِيمِ وَالانْصِرَافِ، قريبًا مِنَ السَّواءِ). فَجَلْسَتَهُ مَا بَيْنَ البُّخَارِيُّ: (مَا خَلَا القِيَامَ وَالقُعُودَ قَرِيبًا مِنَ السَّواءِ). السَّواءِ). السَّواءِ). السَّواءِ).

تنبيه: هذا اللفظ الذي ساقه المؤلف هو لفظ رواية مسلم، أما لفظ رواية البخاري فهو: (كان ركوع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وسجوده، وإذا رفع رأسه من الركوع وبين السجدتين قريبًا من السواء)، وفي رواية أخرى: (ما خلا القيام والقعود قريبًا من السواء)، وظاهر صنيع المؤلف أن لفظ رواية البخاري التي فيها الاستثناء هو لفظ رواية مسلم، وليس كذلك كما علمت (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٢٢.





# ابُ وُجُوبِ الطُّمَانِينَةِ في الصلاة المُحْدِ

#### الحديث الأول

تنبيه: ليس في اللفظ الذي ذكره المؤلف أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ رد السلام على الرجل وهو ثابت في الصحيحين بلفظ: (فرد عليه السلام)، وبلفظ: (فقال: وعليك السلام) فيستفاد منه: مشروعية رد السلام وتكراره بتكرار السلام (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٤٠.





### المروربين يدي المصلي المحلي

#### الحديث الأول

الصمة الأنصاري وَخَالِللهُ عَنْهُ قَال: قال رسول الله صَالَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: (لو يَعْلَمُ المَارُّ بيْنَ يَدَيِ المُصَلِّم، لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ بيْنَ يَدَيِ المُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِنْ الإِثْم، لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ بَيْنَ يَدَيِ المُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِنْ الإِثْم، لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ بَيْنَ يَدَيْهِ). قال أبو النضر: لا أدري، أقال خَيْرًا له، مِن أَنْ يَمُرَّ بيْنَ يَدَيْهِ). قال أبو النضر: لا أدري، أقال أربعين يوماً، أو شهراً، أو سنةً.

تنبيه: قوله: (من الإثم) ليس في صحيح البخاري ولا مسلم، قال في الفتح: (وكذا رواه باقي الستة، وأصحاب المسانيد، والمستخرجات بدونها، ولم أرها في شيء من الروايات مطلقا، وذكر أنه قد عِيبَ على صاحب العمدة في إيهامه أنها في الصحيحين). اهـ(١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٦٧.





### اب جامع الم

#### الحديث السابع

النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «لا يُصَلِّم أَبِي هريرة رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قال: «لا يُصَلِّم أَجُدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الواحِدِ ليسَ علَى عاتِقَيْهِ منه شيءٌ».

تنبيه: في نسخ العمدة: (على عاتقه)، والصواب: (على عاتقيه) كما في رواية مسلم التي ساقها المؤلف، وأكثر نسخ البخاري (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٨٢.





### اب جامع ﴾

#### الحديث الثامن

قال: (مَن أَكَلَ ثُومًا أَوْ بَصَلًا، فَلْيَعْتَوْ اَن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِوَ اللَّهُ عَلَيْهِوَ اللَّهُ عَلَيْهِوَ اللَّهُ عَلَيْهِوَ اللَّهُ عَلَيْهِوَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُتِي بقِدْ لِ مَسْجِدَنا - ولْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ وأَنَّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُتِي بقِدْ لِ مَسْجِدَنا - ولْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ وأَنَّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُتِي بقِدْ لِ مَسْجِدَنا - ولْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ وأَنَّ النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُتِي بقِدْ لِ فَي جَدَل الله اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ كَانَ معهُ، في الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ فَإِنِّي أَنَاجِي مَن الا ثَنَاجِي ).

تنبيه: قوله: (وأنه أتي) مَعْطُوفٌ على قوله: أنَّ النَّبِيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «من أكل ثومًا أو بَصَلا»، أي: أنَّهُ قَالَ: وأنه أتي، وهما حديثان الأول منهما كان في غزوة خيبر سنة سبع من الهجرة، والثاني كان عند قدومه المدينة في السنة الأولى من الهجرة.

قوله: (وأنه) في نسخ العمدة بحذف (أنه) والصواب إثباتها كما في صحيح مسلم ونحوه في البخاري<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٨٤.





### ابالتشهد ﴾

### الحديث الثاني

مَحْجُرَةَ فَقَالَ: أَلَا أُهْدِي لِكَ هَدِيَّةً؟ إِنَّ النبيَّ صَلَّلَهُ عَلَيْهِ كَعْبُ بْنُ عُجْرَةَ فَقَالَ: أَلَا أُهْدِي لِكَ هَدِيَّةً؟ إِنَّ النبيَّ صَلَّلَهُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ عَلَيْنَا، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ عَلَيْنَا، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، وَعَلَى اللهُمَّ صَلِّي عَلَيْكَ، وَعَلَى اللهُمَّ مَلِي اللهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَا بَارَكْتَ عَلَى اللهُمْ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى اللهُمْ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُ مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُمْ مَارِكُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُمْ مَا بَارَكُمْ عَلَى اللهُمْ مَارِكُ عَلَى عَلَى اللهُمْ مَارِكُ عَلَى عَلَى اللهُمْ مَا بَارَكُمْ عَلَى اللهُمْ مَا بَارَكُمْ عَلَى اللهُمْ مَا بَارَكُمْ عَلَى اللهُمْ عَمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُ المُعْمَلِهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعُمُ اللهُمُ المُعُمُ اللهُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ المُعُمُ

تنبيه: جاء هذا الحديث في بعض نسخ العمدة بلفظ: (كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وكما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وكما باركت على المذكور، وعلى آل إبراهيم)، وليست هذه الزيادة في هذا السياق المذكور، وإنما جاءت في سياق آخر ذكره البخاري في الباب العاشر من كتاب الأنبياء (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٩٨.





### اب الجمعة ﴾

النَّبِيُّ عَنْهُ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُّ عَنْهُ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُّ عَنْهُ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُّ عَنْهُ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُّ عَنْهُ عَالًا عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالْمُ اللَّهِ عَنْهُ عَالَمُ اللَّهُ عَنْهُ عَالَمُ اللَّهُ عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالًا النَّبِيُّ عَنْهُ عَالَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَلَى النَّبِيُّ عَنْهُ عَالًا النَّبِيُّ عَنْهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّبِي عَلَى النَّالِي النَّبِي عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّالِي النَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى النَّالِي النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّكُولُ اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّلِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِي عَلَى اللْمُعَلِّلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

تنبيه: اختلفت نسخ العمدة في هذا الحديث، ففي بعضها عن جابر، وهو: ابن سمرة، وفي بعضها عن عبد الله بن عمر، وقد رواه البخاري قريبًا من هذا اللفظ عن ابن عمر وَعَالِلَهُ عَنْهُا قال: (كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يخطب خطبتين يقعد بينهما)، ورواه مسلم بنحوه عن جابر بن سمرة رَحَالِلَهُ عَنْهُا، قال: (كان للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ خطبتان يجلس بينهما). فكأن المؤلف رَحَمَهُ اللهُ اعتبر المعنى وإن خطبتان يجلس بينهما). فكأن المؤلف رَحَمَهُ اللهُ اعتبر المعنى وإن اختلف اللفظ والراويان، والله أعلم (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٣٣٨.





### اب صلاة الكسوف الجه

### الحديث الثاني

الشَّمْسُ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَصَلَّى رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالنَّاسِ فَأَطَالَ الْقِيَامَ ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ، ثُمَّ قَامَ فَأَطَالَ القِيَامَ وَهُـوَ دُونَ الْقِيَامِ الأَوَّلِ، ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الرُّكُوعِ الْأَوَّلِ، ثُمَّ سَجَدَ فَأَطَالَ السُّجُودَ، ثُمَّ فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الْأُخْرَى مِثْلَ مَا فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى، ثُمَّ انْصَرَفَ وَقَدْ تَجَلَّتِ الشَّهُمْسُ، فَخَطَبَ النَّاسَ فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنى عليه ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ الشَّـمْسَ وَالْقَمَرَ آيْتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ، لا يَخْسِفَانِ لمَوْتِ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ، فَادْعُوا اللهَ، وَكَبِّرُوا وَصَلُّوا وَتَصَدَّقُوا». ثُمَّ قَالَ: (يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ وَاللهِ مَا مِنْ أَحَدٍ أَغْيَرُ مِنَ اللهِ أَنْ يَزْنِي عَبْدُهُ أَوْ تَزْنِيَ أَمَتُهُ، يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ وَاللهِ لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا). وَفِي لفظ: (فَاسْتَكْمَلَ أَرَبَعَ رَكَعَاتٍ وأَربعَ سَجَدَاتٍ).





تنبيه: ليس في الحديث الذي ذكره المؤلف ذكر الرفع من الركوع الثاني، ولا ذكر الجلوس بين السجدتين، فأما الرفع من الركوع ففي صحيح مسلم من حديث جابر قال: (فصلى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فأطال القيام، حتى جعلوا يخرون، ثم ركع فأطال ثم رفع فأطال ثم رفع فأطال، ثم سجد سجدتين). وأما الجلوس بين السجدتين ففي سنن النسائي من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص قال في صفة صلاة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ للكسوف (وسجد فأطال السجود، ثم رفع رأسه وجلس فأطال الجلوس، شم سجد فأطال السجود، ثم رفع رأسه وجلس فأطال البحلوس،



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٣٧٠.





# اب صلاة الخوف 🖟

النه بن عمر بن الخطاب رَضَالِلهُ عَنْهُا قال: (صلَّى رسولُ اللهِ صلاة الخوفِ في بعضِ أيّامِهِ ، فقامَت طائفةٌ معَهُ وطائفةٌ بإزاءِ العدوِّ فصلَّى باللّذينَ معَهُ رَكْعةً ثمّ ذَهَبوا وجاءَ الآخرونَ فصلَّى بِهِم رَكْعةً ، ثمّ قضتِ الطَّائفتانِ رَكْعةً رَكْعةً رَكْعةً ).

تنبيه: في بعض نسخ العمدة زيادة: التي لقي فيها العدو، وليست هذه الزيادة في الصحيحين ولا في بعض نسخ العمدة (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٣٨٣.





# اب صلاة الخوف 🖟

عمن صلى مع النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ صلاة ذات الرقاع صلاة الخوف: (أنَّ طَائِفَةً صَفَّتُ معهُ، وطَائِفَةٌ وِجَاهَ العَدُوّ، وطَائِفَةٌ وِجَاهَ العَدُوّ، فَصَلَّى بالَّتي معهُ رَكْعَةً، ثُمَّ ثَبَتَ قَائِمًا، وأتَمُّوا لأنْفُسِهِمْ ثُمَّ فَصَلَّى بالَّتي معهُ رَكْعَةً، ثُمَّ ثَبَتَ قَائِمًا، وأتَمُّوا لأنْفُسِهِمْ ثُمَّ انْصَرَفُوا، فَصَفُّوا وِجَاهَ العَدُوّ، وجَاءَتِ الطَّائِفَةُ الأُخْرَى فَصَلَّى بهِمُ الرَّكْعَةَ اللَّتي بقِيتْ مِن صَلاتِهِ ثُمَّ ثَبَتَ جَالِسًا، وأتَمُّوا لأنْفُسِهِمْ، ثُمَّ سَلَّمَ بهِمْ).

الرجل الذي صلى مع النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ هو: سهل بن أبي حثمة.

تنبيه: قول المؤلف رَحْمَهُ الله المراد بمن صلى مع النبي صَلَى المواد بمن صلى مع النبي صَلَّالله عَلَيْهِ وَسَلَّم سهل بن أبي حثمة فيه نظر الأن سهل بن أبي حثمة ولد سنة ثلاث من الهجرة على ما قاله ابن عبدالبر وغيره فلا يمكنه شهود الغزو في ذات الرقاع، نعم له حديث في الصحيحين عن صفة الصلاة في ذات الرقاع، لكنه مرسل صحابي حقق ذلك في فتح الباري (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٣٨٨.





# 🎉 باب صلاة الخوف 🖟

ا ١٥١ – عَنْ جَابِرِ بْن عَبْدِ اللهِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُا قَالَ: «شَهدْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّاةَ الْخَوْفِ، فَصَفَّنَا صَفَّيْن، صَفْ خَلْفَ رَسُولِ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالْعَدُو بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقِبْلَةِ، فَكَبَّرَ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَكَبَّرنَا جَمِيعًا، ثُمَّ رَكَعَ، وَرَكَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوع، وَرَفَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ انْحَدَرَ بِالسُّجُودِ، وَالصَّفُ الَّذِي يَلِيهِ، وَقَامَ الصَّفُ الْمُؤَخَرُ فِي نَحْر الْعَدُوِّ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السُّبِجُودَ، وَقَامَ الصَّفُ الَّذِي يَلِيهِ، انْحَدَرَ الصَّفُ الْمُؤَخَّرُ بِالسُّجُودِ، وَقَامُوا، ثُمَّ تَقَدَّمَ الصَّفُ المُوَخَّرُ، وَتَأَخَّرَ الصَّفُ المُقَدَّمُ، ثُمَّ رَكَعَ النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَرَكَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ وَرَفَعْنَا جَمِيعًا، ثُمَّ انْحَدَرَ بِالسُّجُودِ وَالصَّفُ الَّذِي يَلِيهِ الَّذِي كَانَ مُؤَخَّرًا فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى، وَقَامَ الصَّفُ المُؤَخَرُ فِي نَحْرِ الْعَدُوِّ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُّ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السُّجُودَ وَالصَّفُ الَّذِي يَلِيهِ، انْحَدَرَ الصَّفُ المُؤَخَّرُ بِالسُّجُودِ، فَسَجَدُوا، ثُمَّ سَلَّمَ النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمْنَا جَمِيعًا». قَالَ جَابِرٌ: كَمَا يَصْنَعُ حَرَسُكُمْ هَؤُلاءِ بِأَمَرَائِهِمْ. ذَكَرَهُ مُسْلِمُ بِتَمَامه. وَذَكَرَ





# الْبُخَارِيُّ طَرَفًا مِنْهُ: (وَأَنَّهُ صَلَّى مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْبُخَارِيُّ طَرَفًا مِنْهُ: (وَأَنَّهُ صَلَّى مَعَ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْغَزْوَةِ السَّابِعَةِ غَزْوَةِ ذاتِ الرَّقَاعِ).

#### تنبيهان:

الأول: قَوْلُ الْمُؤَلْفِ رَحَمُ اللهُ: وَذَكَرَ البُّخَارِيُّ طَرَفًا مِنه فِيهِ نَظَر، فَإِنَّ الْبُخَارِي لِم يسق شَـيْنًا مِنْ هَذَا الحَدِيثِ، وإِنَّمَا ذَكَرَ طَرَفًا مِنْ فَإِنَّ الْبُخَارِي لِم يسق شَـيْنًا مِنْ هَذَا الحَدِيثِ، وإِنَّمَا ذَكَرَ طَرَفًا مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ فِي غَزْوَةِ ذَاتِ الرِّقَاعِ وَهِي غير هذه، لأَنَّ عَدُوَّهُمْ فِي هَـدِيثِ جَابِرٍ فِي غَزْوَةِ ذَاتِ الرِقاعِ عدوهم من هَـنِ جُهَيْنَة وفي جِهَةِ القِبْلَةِ، وأقي غَزْوَةِ ذاتِ الرقاع عدوهم من غطفانَ وفي غَيْرِ جِهَةِ القِبْلَةِ، والصلاة في الغَزْوَتَيْنِ مُختلِفَةُ النَّوْعِ، وعلى هَذَا فليسَ الحَدِيثُ مِمَّا اتَّفَقا عليه.

الثاني: قوله (في الغَزْوَةِ السَّابِعَةِ): هو في البخاري بلفظ (في غَزْوَةِ السَّابِعَةِ) بالإضافة، فيُحْتَمَلُ أنه مِنْ إضَافَةِ المَوْصُوفِ إلى عَفْتِهِ كما يقال: مَسْجِدُ الجَامِع. أي: المسجد الجامع، ويُحْتَمَلُ أَنَّهُ على تَقْدِيرِ مُضَافٍ: أي غَزْوَةِ السَّنةِ السَّابِعَةِ، أو غَزْوَةِ السَّفْرَةِ السَّابِعَةِ بعد الغَزَواتِ التي حَصَلَ فِيهَا القِتَالُ وهي: بَدْرٌ، فَأَحدٌ، فَالخَنْدَقُ، فَقُرَيْظَةُ، فالمريسيع، فَخَيْبَر (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٣٩١.





# الجنائز الجنائز الجنائز الجنائز الجنائز

رسولُ اللهِ صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ حينَ تُوْفِي قِيتِ ابنتُهُ فقالَ اغسِلنَها اللهِ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ حينَ تُوُفِي بَيتِ ابنتُهُ فقالَ اغسِلنَها اللهِ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ حينَ تُوفِي إِن رأيتنَّ ذَلِكَ بماءٍ وسدرٍ اللاثا، أو خمسًا، أو أكثرَ من ذَلِكَ إِن رأيتنَّ ذَلِكَ بماءٍ وسدرٍ واجعلنَ في الآخرةِ كافورًا أو شيئًا من كافورٍ فإذا فرغتنَّ فاَذَنّني فلمّا فرغنا آذنّاهُ فأعطانا حقوة وقالَ: أشعرنَها إيّاهُ). وقال: (ابدأن بميامنها ومواضع وفي رواية: (أو سبعًا)، وقال: (ابدأن بميامنها ومواضع الوضوء منها) وأن أم عطية قالت: وجعلنا رأسها ثلاثة قرون. تنبيه: في بعض نسخ العمدة ابنته زينب (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٤٠٠.





### الجنائز الجنائز الجنائز الجنائز الجنائز

وَاقِفٌ مع رَسولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعَرَفَة ، إذْ وَقَعَ مِن رَاحِلَتِهِ ، وَاقِفٌ مع رَسولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعَرَفَة ، إذْ وَقَعَ مِن رَاحِلَتِهِ ، وَاقِفٌ مع رَسولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعَرَفَة ، إذْ وَقَعَ مِن رَاحِلَتِه ، قَالَ أَيُّ وبُ: فَأَوْقَصَتْه ، أَوْقَالَ فَأَوْقَصَتْه ، وَقَالَ عَمْرُو: فَوَقَصَتْه ، فَقَالَ : اغْسِلُوه بمَاءٍ فَوَقَصَتْه ، فَقَالَ : اغْسِلُوه بمَاءٍ وَسِدْرٍ ، وَكَفِّنُوه فِي ثَوْبَيْنِ ، وَلا تُحَنِّطُوه ، وَلا تُحَمِّرُوا رَأْسَه ، وَلا تُحَمِّرُوا رَأْسَه ، وَلا تُحَمِّرُوا رَأْسَه ، وَلا تَحْمِرُوا رأسه ولا وجهه ).

تنبيه: قوله: وفي رواية: (ولا تخمروا رأسه ولا وجهه)، هذه الرواية لمسلم وحده، وزيادة الوجه فيها حَكَمَ عليها بعض العلماء بالصحة، وقال بتحريم تغطية المحرم وجهه، وحَكَمَ بعض العلماء عليها بالوهم والشذوذ، ولم يقل بتحريم تغطية المحرم وجهه، وجعلها بعض العلماء من باب الاحتياط، حيث الن تغطية وجه الميت على نعشه لا يؤمن معها أن يتغطى شيء من الرأس، فنهى عنها احتياطًا، والله أعلم (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٤٠٦.





### الصيام المياء المياء المياء

الله عن أبي هريرة رَضِّ الله عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا أَنْ يكونَ رجلٌ كان يصومُ صومًا فلْيَصُمْهُ».

تنبيه: هكذا الرواية برفع (رجل) ووجهه أنه مستثنى من كلام تام غير موجب، وفي نسخ من العمدة بالنصب (إلا رجلاً)، ولم أر النصب في الصحيحين بهذا اللفظ، والله أعلم (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥٦.





# اب الصوم في السفر وغيره الجُهُ

الله عن عمر بن الخطاب رَضِوَالله عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَنهُ قال: و أدبر النَّهارُ من ههنا ، و أدبر النَّهارُ من ههنا ، فقد أفطر الصائمُ».

تنبيه: لم أجد في نسخ (العمدة) التي بيدي ذكر العلامة الثالثة التي هي الأصل، وهي: غروب الشمس، مع أنها موجودة في البخاري ومسلم، فلفظ البخاري: «إذا أقبل الليل من ههنا، وأدبر النهار من ههنا، وغربت الشمس، فقد أفطر الصائم». ولفظ مسلم نحوه، ولعلها أُسقطت من الكتاب أو الطابع (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٤٩٣.





# اب الصوم في السفر وغيره الج

الله بن عمر رَضَالِلهُ عَالَ (نَهَى رَسُولُ اللهِ مَلَ اللهِ عَنْ الْوصَالِ. قَالُ وَا إِنَّكَ تُواصِلُ. قَالَ: إِنِّي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ الْوصَالِ. قَالُ وا : إِنَّكَ تُواصِلُ. قَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ، إِنِّي أُطْعَمَ وَأُسْقَى). وَرَوَاهُ أَبُو هُرَيْرَةَ وَعَائِشَةُ وَعَائِشَةُ وَاللهُ بُنُ مَالِكٍ. وَلِمُسْلِم عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلهُ عَنْ أَبِي السَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضَالِكُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلهُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلهُ عَلَى السَّعَرِ).

تنبيه: قول المؤلف رَحْمَهُ الله والمسلم عن أبي سعيد إلى آخره، هذا في (صحيح البخاري) ولم أره في (مسلم)، فلعله سَبْقة قلم من المؤلف (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٤٩٦.





### اب أفضل الصيام وغيره الجه

الجمعة؟ قال: نعم». وفي رواية: «وَرَبِّ الْكَعْبَة».

تنبيه: قول المؤلف رَحمَهُ الله في دوزاد مسلم)، لم أرها في مسلم، وإنما هي في النسائي، أما رواية مسلم فهي بلفظ: (ورب هذا البيت) وهي أدل على قربه من الكعبة من اللفظ الذي ذكره المؤلف (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥٠٨.





### اب أفضل الصيام وغيره الجه

اللهِ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلهُ عَنْ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ صَوْمِ يَوْمَيْنِ: الْفِطْرِ وَالنَّحْرِ. وَعَنْ الصَّمَّاءِ، وَأَنْ يَحْتَبِيَ الرَّجُلُ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ، وَعَنْ الصَّلَاةِ بَعْدَ وَأَنْ يَحْتَبِيَ الرَّجُلُ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ، وَعَنْ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّبْحِ وَالْعَصْرِ» أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ بِتَمَامِهِ. وَأَخْرَجَ الْبُخَارِيُّ الصَّوْمَ فَقَطْ.

تنبيه: قول المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ: أخرجه مسلم بتمامه، وأخرج البخاري هو: الذي البخاري الصوم فقط، فيه انقالاب؛ فإن البخاري هو: الذي أخرجه بتمامه في (كتاب الصوم، باب صوم يوم الفطر، رقم (١٩٩١، ١٩٩١)، وأخرج مسلم الصوم فقط في (باب النهي عن صوم يوم الفطر ويوم الأضحى، رقم (١١٣٨)، والصلاة فقط في (صلاة المسافرين وقصرها، باب الأوقات التي نهي عن الصلاة فيها، رقم (٨٢٧).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥١١.





### اب الاعتكاف ﴾

مَا الله عَنْ كَانَ النبيّ صَالِله عَنْ كَانَ النبيّ صَالِله عَنْ كَانَ كَانَ النبيّ صَالِله عَنْ كَانَ الله عَنْ كَانَ الله عَنْ كَانَ الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله مُعَدّ مِن رَمَضَانَ، حتَّى تَوَفّاهُ الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله مُعْدَم الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله صَالِله عَنْ كَانَ رَسولُ الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله مَا الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله مَا الله عَنْ كَانَ رَسولُ الله عَنْ كَانَ رَمَضَانٍ، وإذَا صَلّ الغَداة مَا الله عَنْ كَانَ مَضَانٍ، وإذَا صَلّ الغَداة مَا مَكَانَهُ الذي اعْتَكَفَ فِيهِ.

تنبيه: قوله: (جاء مكانه): هكذا في متن عمدة الأحكام، والذي في الصحيحين: (دخل مكانه)(١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥٢٣.





### كتاب الحج

### اب ما يلبسه المحرم من الثياب المحرم

#### الحديث الثالث والرابع

الله عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَر رَضَالِلهُ عَنْ اَللهُ رَسُولِ الله مَلْ عَمْدَ وَضَالِلهُ عَنْهُ اَنَّ تَلْبِيةَ رَسُولِ الله مَلَّكُ، لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ اللَّهُ عَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، الاشريك لَكَ". قَالَ: وَكَانَ عَبْدُ الله بْنُ عُمَر رَضَالِلهُ عَنْهُا يَزِيدُ فِيهَا: "لَبَيْكَ لَبَيْكَ لَبَيْكَ، وَسَعْدَيْكَ، وَالْخَيْرُ بِيَدَيْكَ، وَالرَّغْبَاءُ إلَيْكَ وَالْعَمَلُ".

سلا ١٦٢ - عن أبي هريرة رَضَّ اللهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ:

(الا يَحِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ واليَومِ الآخِرِ أَنْ تُسافِرَ مَسِيرَةَ يَومٍ

ولَيْلَةٍ لِيسَ معها حُرْمَةُ (الله وفي لفظ للبخاري: (الا يَحِلُّ الإمْرَأَةٍ

تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِرِ، تُسَافِرُ مَسِيرَةَ يَومٍ وَلَيْلَةٍ إلَّا مع ذِي

مَحْرَم عَلَيْهَا).





### تنبيهات:

الأول: قوله: وفي لفظ للبخاري: (لا تسافر مسيرة يوم إلا مع ذي محرم)، لم أجده في البخاري من حديث أبي هريرة بهذا اللفظ، وهو لا يخالف ذكر اليوم والليلة معًا؛ لأنه يطلق اليوم أو الليلة ويراد به اليوم والليلة معًا.

الثاني: في هذا الحديث تقييد السفر الذي تمنع منه المرأة دون محرم بمسيرة يوم وليلة، وورد تقييده بيومين، وورد بثلاثة، وورد بأكثر، وورد مطلقًا غير مقيد. والاحتياط الأخذ بالمطلق؛ لأنه أحوط.

الثالث: لا يظهر في الحديث الثالث والرابع مناسبة لهذا الباب، ولعل المؤلف قد وضع لهما ترجمة مناسبة فسقطت، فليتأمل (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥٥٥.





### ابالفدية ﴾

عجرة رَضَيْلِللهُ عَنْهُ، فسألته عن الفدية، فقال: نزلت فِيّ خاصة، وهي لكم عامة، حُمِلتُ إلى رسول الله صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم والقمل وهي لكم عامة، حُمِلتُ إلى رسول الله صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم والقمل يتناثر على وجهي، فقال: (ما كنت أرى الوجع بك ما أرى – أو: (ما كنت أرى الجهد بلغ بك ما أرى – أتجد شاة؟). قلت: لا، قال: «فصم ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع. ». وفي رواية: فأمره النبي صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أن يطعم فَرْقًا بين ستة مساكين، أو يهدي شاة أو يصوم ثلاثة أيام).

تنبيه: ظاهر صنيع المؤلف: أن الرواية الثانية من طريق عبد الله بن مغفل، وليس كذلك، بل هي من طريق عبد الرحمن بن أبي ليلى، وإنما أتى بها المؤلف؛ لأنها صريحة في التخيير بين الإطعام والصيام. وقد بين في رواية مسلم سبب الاقتصار على التخيير بينهما، وهو أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ سأله حين رأه: هل يجد شاةً؟







فقال: لا، فنزلت الآية، فذكر له النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ التخيير بين الإطعام والصيام، ولم يذكر النسك؛ لأن كعبًا أخبره من قبلُ أنه لا يجد فلم يبق لذكره فائدة (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٥٥٨.





### ابالتمتع ﴾

اللهِ بن عمر، قال: (تمتَّعَ رسولُ اللهِ بن عمر، قال: (تمتَّعَ رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حجَّةِ الوداع بالعمرةِ إلى الحبِّ فأهدى وساقَ معَهُ الْهدي من ذي الحليفة وبدأ رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأَهـلَّ بالعمرةِ ثمَّ أَهلَّ بالحجِّ وتمتَّعَ النَّاسُ معَ رسولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالعمرةِ إلى الحبِّج فَكانَ منَ النَّاس من أُهدى فساقَ الْهدي ومنْهم من لم يُهدِ فلمَّا قدمَ رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةً قَالَ للنَّاسِ من كانَ منْكم أَهدى فإنَّهُ لا يحلُّ من شيءٍ حرمَ منْهُ حتَّى يقضي حجَّهُ ومن لم يكن منْكم أهدى فليطف بالبيتِ وبالصَّف والمروةِ وليقصِّر وليحلل ثمَّ ليُهـلَّ بالحبِّ وليُهدِ فمن لم يجد هديًا فليصم ثلاثةَ أيَّام في الحبِّ وسبعةً إذا رجعَ إلى أَهلِهِ. وطافَ رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حينَ قدمَ مَكَّةَ فاستلمَ الرُّكنَ أُوَّلَ شيءٍ ثمَّ خبَّ ثلاثة أطوافٍ منَ السَّبع ومشى أربعة أطوافٍ ثمَّ رَكعَ





- حينَ قضى طوافَهُ بالبيتِ عندَ المقامِ - رَكعتينِ ثمَّ سلَّمَ فانصرفَ فأتى الصَّفا فطافَ بالصَّفا والمروةِ سبعةَ أطوافٍ ثمَّ لم يحلل من شيءٍ حرمَ منْهُ حتَّى قضى حجَّهُ ونحرَ هديَهُ يومَ النَّحرِ وأفاضَ فطافَ بالبيتِ ثمَّ حلَّ من كلِّ شيءٍ حرمَ منْهُ وفعلَ من كلِّ شيءٍ حرمَ منْهُ وفعلَ من كلِّ شيءٍ حرمَ منْهُ وفعلَ مثلَ ما فعلَ رسولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من أهدى وساقَ الْهدى من النَّاس).

تنبيه: قوله: (فتمتع الناس مع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فأهل بالعمرة إلى الحج)، كذا في نسخ العمدة التي بأيدينا، ولم نجد كلمة: (فأهل) في صحيح البخاري ولا مسلم، ولا فيما نُقل عنهما فيما رأينا ولا معنى لها، فلعلها سبقة قلم أو زائدة من الناقلين (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٠٠.





### اب الهدي ﴾﴿

حن عائشة رَضَالِللهُ عَنْهَا قالت: (فَتَلْتُ قَلائِدَ هَدْي رَضَالِلهُ عَنْهَا قالت: (فَتَلْتُ قَلائِدَ هَدْي رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ أَشْعَرْ تُهَا وَقَلَّدَهَا - أَوْ قَلَّدُتُهَا - أَوْ قَلَّدُتُهَا - أَوْ قَلَّدُتُهَا - ثُمَّ بَعَثَ بِهَا إِلَى الْبَيْتِ. وَأَقَامَ بِالْمَدِينَةِ أَفَمَا حَرُمَ عَلَيْهِ شَيْءٌ ثَسَيْءٌ كُنَ لَهُ حِلاً ﴾.

تنبيه: جملة: (وقلدها أو قلدتها) هكذا في بعض روايات البخاري بالشك، وفي أكثرها (وقلدها)، أي: النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ بدون شك، وفي بعضها (وقلدها بيديه) وعلى هذا فلم يكن من عائشة رَضَيُلِلُهُ عَنْهَا سوى فتل القلائد، والله أعلم (1).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٢٠٧.





### ابالتمتع ﴾

حَدَابِ اللهِ، فَفَعَلْناها مع رَسولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ولَمْ يُنْزَلْ وَسَالِبٌ اللهِ مَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ولَمْ يُنْزَلْ وَسُولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ولَمْ يُنْزَلْ قُدْرْ آنُ يُحَرِّمُهُ، ولَمْ يَنْه عَنْها حتَّى مات، قالَ رَجُلُ برَأْيِهِ ما شَاءَ. قال البخاري: يقال: إنه عمر. ولمسلم: نَزلَتْ آيَةُ المُتْعَةِ، في كِتَابِ اللهِ، يَعْنِي مُتْعَةَ الحَجِّ، وَأَمَرَنَا بِهَا رَسولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ مَتْعَة الحَجِّ، وَأَمَرَنَا بِهَا رَسولُ اللهِ عَنْهَا رَسولُ اللهِ عَنْهُا مَا اللهِ عَنْهُا رَسولُ اللهِ عَنْهُا مَا اللهِ عَنْهُا رَسُولُ اللهِ عَنْهُا رَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسَلَّهُ عَنْهُا رَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسَالًا عَالِهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَهُ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسُولُ اللهُ عَنْهُا وَسُولُ اللهِ عَنْهُا وَسُولُ اللهُ عَنْهُ الْمُعَالَةُ وَلَاهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ الْهُ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّ

تنبيه: ما نقله المؤلف عن البخاري حكاه عنه الحميدي أيضًا، لكن قال ابن حجر في الفتح: (لم أرَ هذا في شيء من الطرق التي اتصلت لنا من البخاري، لكن نقله الإسماعيلي عن البخاري كذلك فهو عمدة الحميدي في ذلك)(١).(٢)



<sup>(</sup>١) (فتح الباري:٣/٤٣٣)

<sup>(</sup>٢) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٠٣.





### اب فسخ الحج إلى العمرة المحموة

حسن عروة بن الزبير قال: سُئِلَ أُسَامَةُ وأَنَا جَالِسٌ كيفَ كانَ رَسولُ اللهِ صَلَّلَاتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسِيرُ في حَجَّةِ الوَدَاعِ حِينَ دَفَع؟ قال: كانَ يَسِيرُ العَنَقَ، فَإِذَا وجَدَ فَجُوةً نَصَّ.

تنبيه: ليس في هذا الحديث وما بعده مناسبة لباب فسخ الحج الحم العمرة؛ ولعل مؤلف العمدة رَحْمَدُ اللهُ أراد أن يضع ترجمة لذلك فنسي، أو وضع الترجمة فسقطت خطأ من نساخ الكتاب ونحوهم، والله أعلم (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٣٢.





### كتاب البيع

### اب ما نهي عنه من البيع 🦂

حَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ خَبِيثٌ، وَكَسْبُ الحَجَّامِ خَبِيثٌ، وَكَسْبُ الحَجَّامِ خَبِيثُ،

تنبيه: لم أجد هذا الحديث في مظانه من البخاري، وَلا ذَكرَهُ صاحبُ الأطراف عنه، وَلا نَسَبه إِلَيْهِ في المشكاة، وَلا المنتَقَى، وَلا غيرها، وإنما هو في صحيح مسلم (١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٨٤.





### اببيع العرايا وغيرذلك المج

حَلَّ مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَلَا اللهِ مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَنْهُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ: (مَنْ بَاعَ نَخْلًا قَدْ أُبِّرَتْ فَثَمَرُ هَا لِلْبَائِعِ، إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ). وَلُمِسْلِمٍ: (وَمَنِ ابْتَاعَ عَبْدًا فَمَالُهُ لِلَّذِي أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ).

تنبيه: قول المؤلف رَحْمُ الله والمسلم...) إلى ظاهِرُه أن هذه الزيادة بقيَّةُ اللفظ الذي ساقه، وأن مسلمًا انفرد بها، وَلَيْسَ كَذَلِكَ، فإن اللفظ الذي ساقه رواية نافع عن ابن عمر، وليس فيه ذكر الزيادة، لا عِنْدَ البخاري، وَلا مسلم، وأما اللفظ الذي فيه الزيادة، فَهُوَ عِنْدَهُما مِن رواية سالم بن عبد الله بن عمر عن أبيه، وفيه اختلاف في لَفْظِهِ عن الذي ساقه (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٦٩١.





# اب الشروط في البيع المجه

حَلَّ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَّ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا تَنَاجَشُوا وَلا يَبعِ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ، وَلا يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَة أَخِيهِ، وَلا تَسْأَلِ المَرْأَةُ طلاقَ أُخْتِهَا لِتَكْفَأَ مَا فِي صَحْفَتِهَا».

تنبيه: لا يَظْهَرُ لهذا الحَدِيثِ مناسبةٌ في باب الشروط في البيع، اللهم إِلَّا أَنْ يقال: إن سؤال المرأة طلاق أختها قَدْ يَقَعُ شَرْطًا في عَقْدِ النكاح، وقد نَهَى عنه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فيقاس عليه كُلُّ شَرْطٍ يَتَضَمَّن عُدْوَانًا عَلَى الغير في أي عَقْدِ كَانَ مِن بَيْعِ وَغَيْره، وحينئذ تظهر المناسبة (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧١٤.





### اب الربا والصرف المنه المناب

حَلْ عُمَرَ بُنِ الْخَطَّابِ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النبيُّ صَلَّاللَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (الذَّهَبُ بِالْوَرِقِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالْبُرُّ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا، إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ».

تنبيه: وَقَعَ فِي بعض نُسَخ العُمْدَةِ، الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا، والذي في البخاري ومسلم إنما هو بَيْنَ الذَّهَبِ والْفِضَّة، وهو كذَلِكَ في بعض نُسَخ العُمْدَة، في فتح الباري أن رواية الذَّهَبِ بِالذَّهَبِ شَذَّ بها أبو نُعَيْمٍ عن ابنِ عُيَيْنَةَ، وَرَوَاهَا ابْنُ إِسْحَاقَ عَنِ الزُّهْرِيِّ(۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧١٧.





### اب الربا والصرف المنه المنه المناب

حَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ بِلَالُ إِلَى رَضُولِ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ بِتَمْرِ بَرْنِي فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ: فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. فَقَالَ النَّبِيُّ مَا النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. فَقَالَ النَّبِيُّ مَا النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ. وَعَنْ الرِّبَا، لَا صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ عِنْدُ الرِّبَا، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي فَيْعِ التَمْرَ بِبَيْعِ آخَرَ، ثُمَّ تَوْعِ التَمْرَ بِبِهِ).

تنبيه: ليس في اللفظ الذي ذكرَهُ المؤلف أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّاللهُ عَلَيُ وَسَلَّمُ الْمُولِف أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى عَدَم رَدَّه، لأن السُّكُوت عن أَمَر بِلالا بِرَدِّ الْبَيْع، وَلَيْسَ بدليل عَلَى عَدَم رَدَّه، لأن السُّكُوت عن الشَّيْء ليس إثباتًا له، وَلا نَفْيًا، عَلَى أَن مُسْلِمًا أَعْقَبَ الحديث برواية لم يَذْكُر فيها اسم الآتي بِالتَّمْرِ، لكنْ قِصَّتُها تُشبه قصة بلالٍ، وفيها أَنْ النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «هَذَا الرِّبَا فَرُدُّوهُ»(١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٢٢.





### اب الرهن وغيره المنه الم

تنبيه: هذا اللفظ الذي ساقَهُ المؤلفُ رَحِمَهُ اللهُ بِرِوَايَتَيْهِ للبخاري، وأمَّا مُسْلم فَلَفْظُهُ: (قضى رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهِ عَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالشُّفْعَةِ فِي كُلِّ شِرْكَةٍ لَمْ تُقْسَمْ، رَبْعَةٍ أَوْ حَائِطِ، لا يَحِلُّ لَهُ أَنْ يَبِيعَ بِالشُّفْعَةِ فِي كُلِّ شِرْكٍ لَهُ أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يُؤْذِنَ شَرِيكَهُ...) الحديث، وفي لفظ: «الشُّفْعَةُ فِي كُلِّ شِرْكٍ، فِي أَرْضِ، أو رَبْعٍ أَوْ حَائِط، لا يَصْلُحُ أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يَعْرِضَ عَلَى فَي أَرْضِ، أو رَبْعٍ أَوْ حَائِط، لا يَصْلُحُ أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يَعْرِضَ عَلَى شَرِيكِهِ..) الحديث (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٣٤.





# اب الرهن وغيره المنه الم

سبيلِ عَمْرَ رَضَّالِلهُ عَنْهُ قَالَ: حَمَلْتُ عَلَى فَرَس فِي سَبيلِ الله، فأضاعه الذي كَانَ عِنْدَهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِيَهُ، فَظَنَنْتُ أَنَّهُ الله، فأضاعه الذي كَانَ عِنْدَهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِيهُ، فَظَنَنْتُ أَنَّهُ يَبيعُهُ بِرُخْصٍ، فَسَأَلْتُ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: (لا تَشْتَرِهِ، وَلا تَعُدُ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدِرْهَم فَإِنَّ العَائِدَ فِي هِبَتِهِ وَلا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدِرْهَم فَإِنَّ العَائِدَ فِي هِبَتِهِ كَالْعَائِدِ فِي قَيْئِهِ).

تنبيه: سياق المؤلف لهذا الحديث مخالِفٌ لِلَفْظِ البُخَارِيِّ وَمُسْلِم، فَقَدِ اتَّفَقَا عَلَى لفظ: (فَإِن العَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ)، وَانْفَرَدَ البِخارِيُّ بِلَفْظِ: (فَإِنَّ الْعَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ كَالْعَائِدِ فِي قَيْئِهِ)، ولفظ: (فَإِنَّ الْعَائِدَ فِي هِبَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ كَالْعَائِدِ فِي هَبَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ)، ولفظ: (فَإِنَّ الْعَائِد فِي هِبَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ)، ولفظ: (فَإِنَّ مَثَلَ الْعَائِدِ فِي صَدَقَتِهِ كَمَثُلِ فِي قَيْئِهِ)، وانفرد مُسْلِمٌ بِلَفْظِ: (فَإِنَّ مَثَلَ الْعَائِدِ فِي صَدَقَتِه كَمَثُلِ الْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ)، لكن الأَمْرِ فِي ذَلِكَ قريب لاتِّفَاقِ الألفاظ في المعنى (١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٤٢





# اب الرهن وغيره المج

مَا النَّبِيِّ صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ قَالَ: (لَا يَمْنَعَنَّ جَارُ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَهُ فِي جِدَارِهِ)، ثُمَّ يَقُولُ (لَا يَمْنَعَنَّ جَارُ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَهُ فِي جِدَارِهِ)، ثُمَّ يَقُولُ أَبو هُرَيْرَةَ: (مَا لِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ؟ وَاللهِ لَأَرْمِينَ بِهَا بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ).

تنبيه: أَوْرَدَ المؤلفُ الحَدِيث بنونِ التَّوْكِيدِ (لا يَمْنَعْنَ)، وروايَةُ الصَّحِيحَيْنِ بغير تأكيد، وقد رُوِى بالجرمِ عَلَى أَنَّ (لَا) نَاهِيةٌ، وبالرَّفْع عَلَى أَنَّهَا نَافِيَةٌ بِمَعْنَى نَاهِيَةٍ (۱).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٥٧.





# النكاح ﴾ كتابالنكاح

مَالِيَّ وَعَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ صَالَّللُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ عَمَلِهِ النَّبِيِّ صَالَّللُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ عَمَلِهِ النَّبِيِّ صَالَّللُهُ عَلَيْهِ وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَبَلَغَ ذَلِكَ آكل اللحم، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ صَلَّلِللَّهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: (مَا بَالُ أَقْوَامِ النَّبِيَّ صَلَّلِللهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: (مَا بَالُ أَقْوَامِ النَّبِيَّ صَلَّلِيهُ وَقَالَ: (مَا بَالُ أَقْوَامِ قَالُوا كَذَا؟ لَكِنِّي أُصَلِّي وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأَفطِرُ، وَأَتزَوْجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رِغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي).

تنبيه: هَذَا السَّيَاقُ الَّذِي ذَكَرَهُ الْمُؤَلِّفُ فِي الحَدِيثِ سِياق مسلم، وسياق البخاري يُخالِفُهُ، فَفِيهِ أَنَّ الثَّالِثَ قَالَ: (أَصُومُ الدَّهْرَ وَلَا أُفطِرُ)، بَدَلَ (لَا آكُلُ اللَّحْمَ)، وكلامُ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُرَجِحُ رَوَايَةَ البُخارِيِّ حيثُ قال «أَصُومُ وَأُفطِرُ»، وَلَمْ يَتَعَرَّضُ لَأَكُلِ روايَةَ البُخارِيِّ حيثُ قال «أَصُومُ وَأُفطِرُ»، وَلَمْ يَتَعَرَّضُ لَأَكُلِ اللَّحْمِ، وفِيهِ: أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَافَهَ الثَّلَاثَةَ وسَأَلَهُمْ: (هَلْ هُمُ اللَّحْمِ، وفِيهِ: أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَافَهَ الثَّلَاثَةَ وسَأَلَهُمْ: (هَلْ هُمُ



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



الَّذِينَ قَالُوا ذَلِك؟) وَلَيْسَ فِيهِ ذِكْرُ الخطبة، ولكن يُمْكِنُ الجَمْعُ الَّذِينَ قَالُوا ذَلِك؟) وَلَيْسَ فِيهِ ذِكْرُ الخطبة، ولكن يُمْكِنُ الجَمْعُ بِأَنَّه شَافَهُمْ أُوَّلاً، ثُمَّ خَطَبَ النَّاسَ تَعْمِيماً للفَائِدَةِ وَخَوْفًا من أن يَعْمَلَ أَحَدٌ عَمَلَهُمْ (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٧٩٤.





# النكاح ﴾ كتابالنكاح

الله عَنْ أَمْ حَبِيبَةَ بِنْتِ أَبِي سُفْيَانَ رَضِوَلِيَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: يَا اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، انْكِحْ أُخْتِي ابْنَةَ أَبِي سُفْيَانَ قَالَ: أَو تُحِبِينَ ذَلِك؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، لَسْتُ لَكَ بِمُخْلِيَةٍ، وَأَحَبُّ مَنْ شَارَكَنِي فِي خَيْرِ أُخْتِى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ: (إِنَّ ذَلِكَ لَا يَحِلُّ لِي)، قُلْتُ: إِنَّا نُحَـدَّث أَنَّكَ تُرِيدُ أَنْ تَنْكِحَ بِنْتَ أَبِي سَلَمَةَ قَالَ: بِنْتَ أُمَّ سَلَمَةَ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «إِنَّهَا لَوْ لَمْ تَكُن ربيبتي في حَجْرِي، مَا حَلَّتْ لِي إِنَّهَا لَابْنَةُ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ، أَرْضَعَتْنِي وَأَبَا سَلَمَةَ ثُوَيْبةٌ فَلا تَعْرضْنَ عَلَى جَنَاتِكُنَّ، وَلا أَخَوَاتِكُنَّ». قَالَ عُرْوَةُ: وَثُو يْبَةُ: مَوْ لاةٌ لأبي لَهَب أَعْتَقَهَا فَأَرْضَعَتِ النَّبيَّ، فَلَما مَاتَ أَبُو لَهَبِ رَآهُ بَعْضُ أَهْلِهِ بشَرِّ حِيبَةٍ فَقَالَ لَهُ: مَاذَا لَقِيت؟ قَالَ لَهُ أَبُو لَهَب: لَمْ أَلْقَ بَعْدَكُمْ خَيْرًا، غَيْرَ أَنِّي سُقِيتُ فِي هَذِهِ بعَتَاقَتِي ثُوَيْبَةً".

تنبيه: قوله: (قَالَ عُرْوَةُ...) إلخ. هَذَا مِنْ أَفْرَادِ البُخَارِيِّ، ذَكَرَهُ فِي آخِرِ الجَدِيثِ المذكور مُعَلَّقًا جَازِمًا.



### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



تنبيه ثانٍ: قَوْلُ الْمُؤَلِّفِ فِي سياقٍ: «لَمْ أَلْقَ بَعْدَكُمْ خَيْرًا». لَيسَ فِي البُخَارِيِّ كَلِمَةٌ (خيراً)، بَلْ هِي محذُوفةٌ فِي جَمِيعِ الأُصُولِ(١).

<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٨٠١.





# الطلاق ﴾ حتاب الطلاق

ا ٣١١ - عَنْ فَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسِ «أَنَّ أَبَا عَمْرِو بْنَ حَفْص طَلَّقَهَا الْبَتَّةَ، وَهُوَ غَائِبٌ وَفِي رِوَايَةٍ: «طَلَّقَهَا ثَلاثًا فَأَرْسَلَ إلَيْهَا وَكِيلَهُ بِشَعِيرٍ، فَسَخِطَتْهُ. فَقَالَ: وَاللهِ مَا لَكِ عَلَيْنَا مِنْ شَـيْءٍ: فَجَاءَتْ رَسُـولَ اللهِ صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ: لَيْسَ لَكِ عَلَيْهِ نَفَقَةٌ» وَفِي لَفْظٍ: «وَلا سُكْنَى فَأَمَرَهَا أَنْ تَعْتَدَّ فِي بَيْتِ أُمِّ شَرِيكٍ، ثُمَّ قَالَ: تِلْكَ امْرَأَةٌ يَعْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَـدِّي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُوم. فَإِنَّهُ رَجُـلٌ أَعْمَى، تَضَعِينَ ثِيَابَكَ، فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنِينِي. قَالَتْ: فَلَمَّا حَلَلْتُ ذَكَرْتُ لَـهُ: أَنَّ مُعَاوِيَةً بْنَ أَبِي سُفْيَانَ وَأَبَا جَهْم خَطَبَانِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَمَّا أَبُو جَهْم فَلا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ. وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصْعْلُوكٌ لا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَكَرِهَتْهُ ثُمَّ قَالَ: انْكِحِي أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَنَكَحَتْهُ. فَجَعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً، وَاغْتَبَطَتْ بهِ».



### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



تنبيه: هذا الحديث بالسَّيَاقِ المذكور في صحيح مسلم، وَلَيْسَ في صحيح البخاري، إنما أشار إلى قصة فاطمة في ترجمة وذكر إنكار عائشة عليها(١).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٨٤٠.





# العان ﴾ كتاب اللعان

الله بن عُمَرَ رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُا: أَنَّ فلانَ بنَ فُلانِ قَال: عُمْرَ رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُا: أَنَّ فلانَ بنَ فُلانِ قَال: يا رسول الله، أرأيت لَو وَجَدَ أحدنا امْرَأْتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيفَ يَصْنَعُ؟ إِن تَكَلَّم، تَكَلَّم بِأَمْر عَظِيم، وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْل ذلك؟ قَالَ: فَسَـكَتَ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ يُجِبْهُ. فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ ذلِكَ أَتاه فَقَالَ: «إِنَّ الذِي سَالتك عَنْهُ قَدِ ابتلِيتُ بِهِ، فَأَنْ زَلَ الله عَنَّ فَجَلَّ هِ وُ لاءِ الآيات في سورة النُّور. ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُوا جَهُمُ ﴾ [سورة النور: آية ٦] فَتَلاهُنَّ عَلَيْهِ، وَوَعَظَهُ، وَذَكَره، وَأَخْبَرَهُ أَن عَذَابَ الدنيا أهوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخرة». فقال: كلا-والذي بَعَثَكَ بالحقِّ نَبياً - مَا كَذَبتُ عَليْهَا. ثُمَّ دَعَاهَا، وَوَعَظَهَا، وَأَخْبَرَهَا أَن عَذَابَ الدنيا أهون من عَذَابِ الآخِرَةِ. فَقَالَتْ: لا، والذِي بعثك بالحق إنه لـكاذب: فَبَدَأ بالرجُل فَشَهِدَ أربع شهادات بالله، إنه لمن الصادقين والخامسة: أن لَعنَةَ الله عليه إن كَانَ مِنَ الكَاذِبِينِ. ثم ثَني بالمَرْأَةِ، فَشهِدَتْ أربعَ شهادات بالله، إنهُ لَمِنَ الكاذبين والخَامِسَةِ: أن غَضبً





الله عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنْ الصادِقينَ. ثُم فَرقَ بَينهمَا. ثُم قَالَ: «الله يَعْلَمُ إِن أَحدَكُمَا كَاذِب، فَهَلْ مِنْكُمَا تَائِب؟» ثلاثًا. وفي لفظ: «لا سَبِيل لك عَلَيهَا» قالَ: يا رسول الله: مالي؟ قالَ: «لا مال لك» إِن كنت صدقت عليها فهو بما اسْتَحْلَلْتَ من فرجها، وإِنْ كُنْتَ كَذَبتَ عَلَيْهَا فهو أبعد لَكَ منها.

#### تنبيه:

هذا السياق الذي ذكره المؤلّفُ مُلَفّقٌ من روايات، فلم أجده كاملاً بهذا السياق، لا في البخاري ولا مسلم، وقوله: (ثُمَّ فَرَّقَ بَيْنَهما، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ)، صَرِيح أن هذا القول بعد التفريق، فيكون المراد بالتوبة فيما بينهما وبين الله في المستقبل، لكنه يُخالف ما في صحيح البخاري؛ ففيه التصريح بأن هذا القول قبل التفريق، ولفظه: "وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبَيَا، وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبِيَا، وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبِيَا، وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبْيَا، وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبْيَا، وَقَالَ: "الله يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُما كَاذِبُ، فَهَلْ مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبْيَا، فَفَرَّقَ بَيْنَهُما». وعليه فيكون المراد بالتوبة مِنكُما تَائِبُ؟». فَأَبْيَا، فَفَرَّقَ بَيْنَهُما». وعليه فيكون المراد بالتوبة





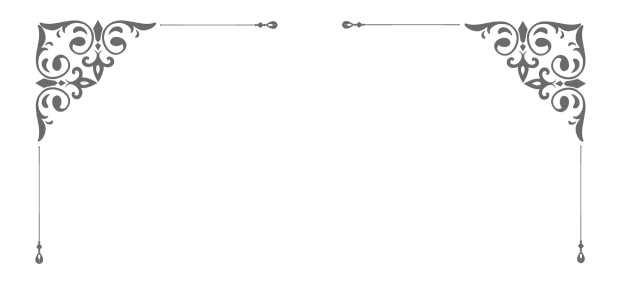
رُجُوعهما عما قالا، ويُستفاد مِنْهُما أَنَّهُ لَو رَجَعَ أحدهما لم يكن تفريق، ولم أجدِ اللفظ الذي ذكره المؤلف فيهما بـ(ثم)، بل بالواو، وهي لا تَسْتَلْزِمُ الترتيب.

#### تنبية ثان:

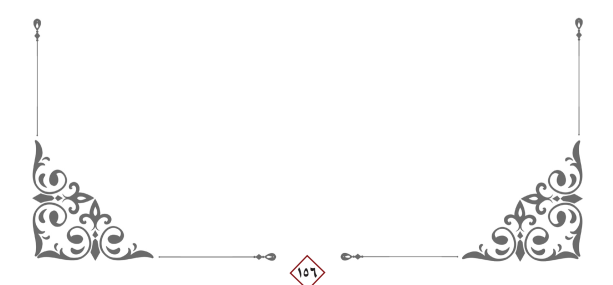
ظاهر السياق الذي ذَكرَه المؤلّفُ أَنَّ سَبَبَ نزول الآية قصة عُوَيْمِرِ العَجْلاني، وفي صحيح البخاري مَا صَرِيحه أن سبب ذلك قصة قصة ُ هِلالِ بنِ أُمَيَّة، والجمع بينهما أَنَّ كِلَيْهما سَبَب، لكن صادَف نزول الآية عند حُضُور هلال (۱).



<sup>(</sup>١) تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام ص ٨٦٢.



# تنبيهات على رياض الصالحين







# الرِّدُ الرِّيمِ

# ابالراقبة المراقبة المراقبة

٩ – عن عمر رَضَيَالِتُهُ عَنْهُ عن النبي صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (لا يسال الرجل فيما ضرب امرأته) رواه أبو داود وغيره.

تنبيه: تساهل المؤلف رَحْمَهُ الله في هذا الحديث حيث قال: (رواه أبو داود وغيره)، لأن الغير يشمل جميع من خرج الأحاديث، وإن كان مثل هذه الصيغة لا يذكر الأعلى، فمثلاً إذا قيل: (رواه أبو داود وغيره) فيعني ذلك أنه لم يروه البخاري ولا مسلم ولا من هو أعلى من أبي داود، وإنما رواه أبو داود وغيره ممن هو دونه. (1)

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين ١/ ٥١٢.





# اب اليقين والتوكل الجه

الله عن ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُما قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (عرضت على الأمم، فرأيت النبي ومعه الرهيط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد إذ رفع لى سواد عظيم فظننت أنهم أمتى، فقيل لى: هذا موسى وقومه، ولكن انظر إلى الأفق، فنظرت فإذا سواد عظيم، فقيل لي: انظر إلى الأفق الآخر، فإذا سواد عظيم، فقيل لي هذه أمتك، ومعهم سبعون ألف يدخلون الجنة بغير حساب والاعذاب، ثم نهض فدخل منزله، فخاض الناس في أولئك الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام، فلم يشركوا بالله شيئا - وذكروا أشياء - فخرج عليهم رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: (ما الذي تخوضون فيه؟) فاخبروه فقال: (هم الذين لا يرون، ولا يسترقون ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون) فقام عكاشة بن محصن





فقال، ادع الله إن يجعلني منهم، فقال: (أنت منهم(ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله إن يجعلني منهم فقال: (سبقك بها عكاشة(متفق عليه.

تنبيه: المؤلف رَحْمَهُ الله قال: إنه متفق عليه، وكان ينبغي أن يبين إن هذا اللفظ لفظ مسلم فقط دون رواية البخاري، وذلك أن قوله: (لا يرقون) كلمة غير صحيحة، ولا تصح عن النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، لأن معنى (لا يرقون) أي لا يقرؤون على المرضى، وهذا باطل، فإن الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ كان يرقي المرضى.

وأيضاً القراءة على المرضى إحسان، فكيف يكون انتفاؤها سبباً لدخول الجنة بغير حساب ولا عذاب.

فالمهم أن هذه اللفظة لفظة شاذة، وخطأ لا يجوز اعتمادها، والصواب: (هم الذين لا يسترقون) أي: لا يطلبون من أحد أن يقرأ عليهم إذا أصابهم شيء؛ لأنهم معتمدون على الله؛ ولأن الطلب فيه شيء من الذل؛ لأنه سؤال الغير، فربما تحرجه ولا يريد أن يقرأ، وربما إذا قرأ عليك لا يبرأ المرض فتتهمه، وما أشبه ذلك، لهذا قال لا يسترقون. (١)

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين ١/ ٥٤٩.





## ۱۹ ابافیمن سن سنة حسنة أو سیئة

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَبُ لَنَامِنَ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قَلُ وَاللَّهُ تَعَالَى اللهُ تعالى اللهُ تعالى اللهُ تَعَالَى اللهُ وَجَعَلَنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ [السجدة: آية ٢٤].

تنبيه: في الآية الثانية قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهُدُونَ بِأُمْرِنَا ﴾ أي صيرناهم أئمة علماء يهدون الناس، أي يدلونهم على دين الله بأمر الله عَزَّوجَلَّ، ولكن ليت المؤلف ذكر آخر الآية؛ لأن الله بيَّن أنه جعلهم أئمة بسبب ﴿يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَدِنَا يُوقِنُونَ الله السجدة: آية ٢٤]، لما صبروا على طاعة الله، وصبروا عن معصية الله، وصبروا على أقدار الله؛ صبروا على طاعة الله ففعلوا ما أمر، وصبروا عن معصية الله فتركوا ما نهى عنه، وصبروا على أقدار الله التي تأتيهم من أجل دعوتهم إلى الحق وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر؛ لأن الإنسان إذا نصب نفسه داعية للحق آمراً بالمعروف وناهيًا عن المنكر، فلابد أن يصيبه من الأذى ما يصيبه، لأن أكثر الذين يكرهون الحق سوف يكونون





أعداء له فليصبر، وكذلك أقدار الله التي تأتي بدون هذا أيضاً يصبرون عليها.

وَكَانُواْبِعَايَتِنَايُوقِنُونَ ﴾ يوقنون بما أخبرهم الله به، ويوقنون بالجزاء الذي يحصل لهم في فعل الأوامر، وترك النواهي، وفي الدعوة إلى الله، وفي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أي أنهم يعملون وهم يوقنون بالجزاء، وهذه نقطة ينبغي لنا أن ننتبه لها، أن نعمل ونحن نوقن بالجزاء، كثير من الناس يعملون، يصلون ويصومون ويتصدقون بناءً على أن هذا أمر الله، وهذا طيب ولا شك أنه خير، لكن ينبغي أن تدرك وأن تستحضر بأنك إنما تفعل هذا رجاء الثواب وخوف العقاب، حتى تكون موقناً بالآخرة.

وقد أخذ شيخ الإسلام رَحْمَهُ الله من هذه الآية عبارة طيبة، فقال: (بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين) أخذها من قوله تعالى: ﴿لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْبِعَ لِكَتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: آية ٢٤]، فبالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين. أسأل الله أن يجعلني وإياكم أئمة في دين الله، هداة لعباد الله مهتدين، إنه جواد كريم. (١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ۲/ ٣٤٠.





### 🎉 ٥٥ - باب زيارة أهل الخير ومجالستهم وصحبتهم ومحبتهم 🦖

عمر بن الخطاب رَضَالِلهُ عَنهُ قال: استأذنت النبي صَلَّاللهُ عَنهُ قال: (لا تنسنا يا أخي مَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في العمرة، فإذن لي، وقال: (لا تنسنا يا أخي من دعائك) فقال كلمة ما يسرني أن لي بها الدنيا. وفي رواية قال: (أشركنا يا أخي في دعائك). حديث صحيح رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

تنبيه: وأما حديث عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ أنه أراد أن يعتمر فقال له النبي صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: (لا تنسنا من دعائك أو أشركنا في دعائك) فهذا حديث ضعيف وإن صححه المؤلف، فطريقة المؤلف رَحَهُ أللهُ له أنه يتساهل في الحكم على الحديث إذا كان في فضائل الأعمال.

وهذا وإن كان يصدر عن حسن نية، لكن الواجب اتباع الحق؛ فالصحيح صحيح، والضعيف ضعيف، وفضائل الأعمال تدرك بغير تصحيح الأحاديث الضعيفة.





نعم أمر النبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ من رأى أويساً القرْني أو القَرني أو القَرني أن يطلب منه الدعاء. لكن هذا خاص به؛ لأنه كان رجلاً باراً بأمه، وأراد الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى أن يرفع ذكره في هذه الدنيا قبل جزاء الآخرة.

ولهذا لم يأمر النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أن يطلب أحد من أحد أن يدعو له، مع أن هناك من هو أفضل من أويس؛ فأبو بكر أفضل من أويس بلا شك، وغيره من الصحابة أفضل منه من حيث الصحبة، وما أمر النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أحداً أن يطلب الدعاء من أحد.

فالصواب أنه لا ينبغي أن يطلب أحد الدعاء من غيره ولو كان رجلاً صالحًا، وذلك لأن هذا ليس من هدي النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ولا من هدي النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ولا من هدي خلفائه الراشدين، أما إذا كان الدعاء عامًا، يعني تريد أن تطلب من هذا الرجل الصالح أن يدعو بدعاء عام، كأن تطلب منه أن يدعو الله تعالى بالغيث أو برفع الفتن عن الناس أو ما أشبه ذلك، فلا بأس؛ لأن هذا لمصلحة غيرك، كما لو سألت المال للفقير، فإنك لا تلام على هذا ولا تذم.





وكذلك النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فإن سوّال الصحابة له من خصوصياته، يسألونه أن يدعو الله لهم، كما قال الرجل حين حدث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن السبعين ألفًا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، فقام عكاشة ابن محصن قال: ادع الله أن يجعلني منهم. قال: أنت منهم ثم قال رجل آخر فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (سبقك بها عكاشة).

وكما قالت المرأة التي كانت تصرع، حيث طلبت من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ أَن يدعو الله لها. فقال: (إن شئت دعوت الله لك، وإن شئت صبرت ولك الجنة). فقالت: أصبر ولكن ادع الله ألا تنكشف عورتى.

فالحاصل أن الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ من خصوصياته أن يسأل الدعاء، أما غيره فلا.

نعم لو أراد الإنسان أن يسأل من غيره الدعاء وقصده مصلحة الغير، يعني يريد أن الله يثيب هذا الرجل على دعوته لأخيه، أو أن

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





الله تعالى يستجيب دعوته؛ لأنه إذا دعا الإنسان لأخيه بظهر الغيب قال الملك: آمين ولك بمثله، فالأعمال بالنيات. فهذا لم ينو ذلك لمصلحة نفسه ومصلحة أخيه الذي طلب منه الدعاء، فالأعمال بالنيات.

أما المصلحة الخاصة فهذا كما قال الشافعي رَحْمَهُ الله يدخل في المسألة المذمومة، وقد بايع صَلَّالله على أن لا يسألوا الناس شيئا. (١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٣/ ٢٥١.





# القميص والكم والإزار ﴾ ١١٩- باب صفة طول القميص والكم والإزار الجهوطرف العمامة، وتحريم إسبال شيء من ذلك على سبيل الخيلاء وكراهته من غير خيلاء

حر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة فقال له أبو بكر: جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة فقال له أبو بكر: يا رسول الله إن إزاري يسترخي إلا أن أتعاهده فقال له رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم إنك لست ممن يفعله خيلاء) رواه البخاري، وروي مسلم بعضه.

حد الله صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالَتُهُ عَلَيْهُ عَنْهُ أَن رسول الله عليه عليه.

٧٩٣ – وعنه عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قال: (ما أسفل من الإزار ففي النار) رواه البخاري.





تنبيه: لا تستغرب أن يكون العذاب على بعض البدن الذي حصلت فيه المخالفة فإنه ثبت في الصحيحين أن النبي صلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ رأى أصحابه توضوًا ولم يسبغوا الوضوء فنادى بأعلى صوته (ويل للأعقاب من النار) فهنا جعل العقوبة على الأعقاب، يعني العراقيب التي لم يسبغوا وضوءها، فالعقاب بالنار يكون عاماً؛ كأن يحرق الإنسان كله بالنار والعياذ بالله، ويكون في بعض البدن الذي حصلت فيه المخالفة، ولا غرابة في ذلك.

وبهذا نعرف ضعف قول النووي رَحَمُ الله المسواء أكان خيلاء وكراهيته لغير الخيلاء، والصحيح أنه حرام سواء أكان لخيلاء أم لغير خيلاء بل الصحيح أنه من كبائر الذنوب؛ لأن كبائر الذنوب: لأن كبائر الذنوب: كل ذنب جعل الله عليه عقوبة خاصة به وهذا عليه عقوبة خاصة؛ ففيه الوعيد بالنار إذا كان لغير الخيلاء، وفيه وعيد بالعقوبات الأربع إذا كان خيلاء، لا يكلمه الله يوم القيامة، ولا ينظر إليه، ولا يزكيه، وله عذاب أليم. (١)



<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٤/ ٢٨٧.





مسبل إزاره، قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ: (اذهب فتوضاً) فقال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: (اذهب فتوضاً) فقال له فذهب وتوضاً، ثم جاء فقال: (اذهب فتوضاً) فقال له رجل: يا رسول الله، مالك أمرته أن يتوضاً ؟ ثم سكت عنه، قال: (إنه كان يصلي وهو مسبل إزاره، وإن الله لا يقبل صلاة رجل مسبل) رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم.

تنبيه: المؤلف رَحمَهُ أُلله يقول: رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم. ولكن هذا فيه نظر، فإن الحديث ضعيف لا يصح عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم.

والصحيح من أقوال العلماء أن صلاة المسبل صحيحة، ولكنه آثم، ومثل ذلك أيضًا من لبس ثوبًا محرمًا عليه؛ كثوب سرقه الإنسان فصلى به، أو ثوب فيه تصاوير؛ فيه صليب مثلاً، أو فيه صور حيوان، فكل هذا يحرم لبسه في الصلاة وفي خارج الصلاة، فإذا صلى الإنسان في مثل هذا فالصلاة صحيحة، لكنه آثم بلبسه.

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





هذا هو القول الراجح في هذه المسألة؛ لأن النهي هنا ليس نهياً خاصاً بالصلاة، فلبس الثوب المحرم عام في الصلاة وغيرها، فلا يختص بها فلا يبطلها، هذه هي القاعدة التي أخذ بها جمهور العلماء رَحْهُمُ اللهُ، وهي القاعدة الصحيحة.

وهذا الحديث لوصح لكان فاصلاً للنزاع، لكنه ضعيف، فمن ضعفه قال: صلاة المسبل صحيحة، ومن صححه قال: صلاة المسبل غير صحيحة، وعلى كل حال فإن الإنسان يجب عليه أن يتقي الله عَزَّقِجَلَّ وألا يتخذ من نعمته وسيلة لغضبه -والعياذ بالله- فإن من بارز الله بالعصيان وقيل له: إن الثوب النازل عن الكعب حرام ومن كبائر الذنوب ولكنه لم يبال بهذا، فهذا استعان بنعمة الله على معصية الله، نسأل الله العافية. (۱)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٤/ ٣٠٠.





# اب ما يقول إذا ركب الدابة للسفر المجابة السفر

عالى الله تعالى : ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ اللهُ اللهُ وَالْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ اللهُ تعالى وَالْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ اللهِ عَالَمَ وَيَقُولُواْ لِعَمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا السَّتَوَيَّةُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ لِعَمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا السَّتَوَيَّةُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ لِتَسْتَوُنُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَقُولُواْ لَا اللهُ ال

تنبيه: قال المؤلف رَحمَهُ الله في باب آداب السفر: باب ما يقوله إذا ركب دابته للسفر.

هكذا قيد المؤلف رَحمَهُ الله الحكم فيما إذا ركب للسفر، وظاهر الآية الكريمة أن الحكم عام، وأن الإنسان إذا ركب دابته أو سيارته أو السفينة؛ فإنه يقول ما ذكره الله عَرَقجَلً. (١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٤/ ٢٠٠.





# اب فضل الوضوء ﴾

مَنُوَّا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلُوْةِ فَاعُلَى: ﴿ يَمَا يُبَا اللهِ تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيَجْعَلَ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ إلى قول تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْحُمْ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْحُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِينُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ وَلَكِن يُرِيدُ لِيطَهِّرَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ وَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ وَلَيْكِن يُرِيدُ لِيطَهِّرَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَكُونِ فَي الْعَلَيْكُمْ وَلِينُ مَا يَعْمَتُهُ وَلِينُتِمَ لَعُلَيْكُمْ وَلِينُ وَلِينُونِ عَلَيْكُمْ وَلِينُونِ عَلَيْكُمْ وَلِينُونِ عَلَيْكُمْ وَلِينُونِ عَلَيْكُمْ وَلِينُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَلِينُ عَلَيْكُمْ وَلِينُ عَلَيْكُمْ وَلِينُونِ عَلَيْكُمْ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلَيْكُمْ وَلِينُ عَلَيْكُمْ وَلِينُ وَلِينُ اللهُ وَلِينُ وَلِينُ عَلَيْكُمْ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ اللهُ وَلِينُ مَا يَعْمَلُكُمُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُمُ وَلِينُ وَلِينُ وَلَهُ وَلَيْكُمْ وَلِينُ وَلِينَا لِينَا وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينَا وَلِينُ ولِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ وَلِينُ ولِينُ ولِينُ ولَا عَلَيْكُمُ ولَا مُعْلِينَا ولَا مَا عَلَيْكُمُ وَلِينُ ولِينُ ولِينُ ولِينَا ولَا مَا عَلَيْكُمُ وَلِينُ ولِينُ ولِينِهُ ولِينَا ولِينِهُ ولِينُ ولِينُولُونِ ولَا مَا عَلَيْكُولِ ولَا عَلَيْكُولُونِ ولَا مُعْلِينُهُ ولِينُولِ ولَا مَا عَلَيْكُولِ ولَا مُعْلِينِهُ ولِينُولِ ولَا مُعْلِينُ ولِينَا وَلِينُولِ ولَكُولُونُ ولَا مُعْلِينُ ولِي مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْلِينَا ولَا مُعْلِينُ وَالْمُنْ وَلِي فَالْمُعُلِقُولُوا ولَا مُعْلِينُ ولِنَا ولَا مُعْلِينُ ولِنَا ولَا فَا فَالْمُنْ وَلِي فَا عَلَيْكُوا ولَا فَا فَالْمُنْ وَلِي لِيلَّا عَلَيْكُوا لِلللّهُ ول

الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يقول: (إن أمتي يدعون يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء فمن استطاع منكم أن يطيل غرته فليفعل) متفق عليه.

الموادد الموا

الله عنده حتى تخرج من تحت أظفاره) رواه مسلم. من جسده حتى تخرج من تحت أظفاره) رواه مسلم.





مثل وضوئي هذا ثم قال: (من توضاً هكذا غفر له ما تقدم مثل وضوئي هذا ثم قال: (من توضاً هكذا غفر له ما تقدم من ذنبه وكانت صلاته ومشيته إلى المسجد نافلة) رواه مسلم.

قال: (إذا توضأ العبد المسلم أو المؤمن فغسل وجهه خرج قال: (إذا توضأ العبد المسلم أو المؤمن فغسل وجهه خرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل يديه خرج من يديه كل خطيئة كان بطشتها يداه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء حتى يخرج نقيا من الذنوب) رواه مسلم.

السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون (السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون وددت أنا قد رأينا إخواننا قالوا: أولسنا إخوانك يا رسول الله؟ قال: أنتم أصحابي وإخواننا الذين لم يأتوا بعد قالوا كيف تعرف من لم يأتوا بعد من أمتك يا رسول الله؟ فقال:





رأيت لو أن رجلا له خيل غر محجلة بين ظهري خيل دهم بهم ألا يعرف خيله قالوا: بلى يا رسول الله قال: فإنهم يأتون غراً محجلين من الوضوء وأنا فرطهم على الحوض) رواه مسلم.

على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟ قالوا: بلى على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: إسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطا إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة فذلكم الرباط فذلكم الرباط) رواه مسلم.

الله صَرَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: (الطهور شطر الإيمان) رواه مسلم وقد سبق بطوله في باب الصبر.

وفي الباب حديث عمرو بن عبسة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ السابق في آخر باب الرجاء وهو حديث عظيم مشتمل على جمل من الخيرات.





مَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ قَال: (ما منكم من أحد يتوضأ فيبلغ - أو فيسبغ الوضوء - ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء) رواه مسلم. وزاد الترمذي: (اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين).

تنبيه: المؤلف رَحْمَهُ الله لم يستوعب كل ما ورد في هذا الباب من فضائل لكن لو لم يكن من فضائله إلا حديث واحد - وهو الأخير - لكفى به دعوة إلى الوضوء وإحسانه وإسباغه، وفق الله الجميع لما فيه الخير والصلاح. (١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٥/ ٢٤.





# اب الأمر بالمحافظة على الصلوات المكتوبات المحافظة على الصلوات المكتوبات والنهي الأكيد والوعيد الشديد في تركهن

كَ قَالَ الله تعالى : ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [سورة البقرة: آية ٢٣٨]

كُو وَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تنبيه: المراد بالصلاة الوسطى صلاة العصر فسرها بذلك النبي صَلَّاللهُ عَنَّوَجَلَّ وبمراد الله ولا النبي صَلَّاللهُ عَنَّوَجَلَّ وبمراد الله ولا قول لأحد بعد قول النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُوا النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَءَاتُوا المَّلُوةَ وَءَاتُوا المَّلُوةَ وَءَاتُوا المَّلُوةَ وَءَاتُوا المَّلُوةَ وَءَاتُوا المَّلُوة وَءَاتُوا المَالِية تدل على النّالِية تدل على المَّلُوة فَهُو كافر. (١)

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين ٥/ ٨٦.





# الأول والأمر بإتمام الصفوف الأول الأول الأول الأول الأول الأول الأول المناه فيها وتسويتها والتراص فيها

الله صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَنْهَا قالت قال رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ وَ الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ وَ الله وملائكته يصلون على ميامن الصفوف) رواه أبو داود بإسناد على شرط مسلم، وفيه رجل مختلف في توثيقه.

تنبيه: في الأحاديث التي ذكرها المؤلف رَحمَهُ الله تعالى هنا أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قال: (إن الله وملائكته يصلون على ميامين الصفوف) لكن هذا الحديث فيه رجل مختلف في توثيقه، وعلى هذا فيكون ضعيفًا – وإن كان على شرط مسلم من حيث الإسناد لكن إذا كان فيه رجل مختلف بتوثيقه فليكن ضعيفا ...

وب نعرف أن ما يفعل بعض الناس الآن: تجدهم يكملون الصف الأيمن والصف الأيسر ليس فيه إلا القليل هذا خلاف السنة، والسنة أن يكون اليمين واليسار متقاربين، فإذا تساويا فهنا نقول: الأيمن أفضل فإن زاد رجل أو رجلان في الأيمن فلا بأس،







أما أن يكون الأيمن تاماً والأيسر ليس فيه إلا قليل فهذا خلاف السنة؛ لأنه ذلك ليس فيه توسيط الإمام، وقد تقدم أن الحديث النه وملائكته يصلون على ميامين الصفوف) فيه رجل قد اختلف في توثيقه..والله أعلم (١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ي٥/١١٨.





# اب استحباب الاضطجاع بعد ركعتي الفجر المجر على جنبه الأيمن والحث عليه سواء كان تهجد بالليل أم لا

النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَنْهَا قالت: (كان النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ وَصَالِمُ وَسَلَمُ الله وَسَلَمُ الله وَسَلَمُ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

يصلي فيما بين أن يفرغ من صلاة العشاء إلى الفجر إحدى يصلي فيما بين أن يفرغ من صلاة العشاء إلى الفجر إحدى عشرة ركعة يسلم بين كل ركعتين ويوتر بواحدة فإذا سكت المؤذن من صلاة الفجر وتبين له الفجر وجاءه المؤذن قام فركع ركعتين خفيفتين ثم اضطجع على شقة الأيمن هكذا حتى يأتيه المؤذن للإقامة) رواه مسلم.

ه قولها: (يسلم بين كل ركعتين) هكذا هو في مسلم ومعناه: بعد كل ركعتين.





الله على يمينه) رواه أبو داود والترمذي بأسانيد صحيحة. قال على الله على على يمينه على حسن صحيح الترمذي بأسانيد صحيحة.

تنبيه: وأما حديث أبي هريرة في أمر النبي صَالِسَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: (إذا صلى أحدكم ركعتي الفجر فليضطجع على جنبه الأيمن) فهذا وإن كان الترمذي وأبو داود قد روياه، وقال المؤلف رَحَمُ اللهُ: إنه بأسانيد صحيحة فقد قال حبر الأمة وبحر العلوم العقلية والنقلية شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُ اللهُ: إن هذا حديث منكر، وإنه لم يصح الأمر به عن النبي صَالِسَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أي أمر هذه الضجعة بعد السجدتين – بعد الركعتين – في سنة الفجر، وما قاله الشيخ هو الصحيح؛ لأنه حديث منكر لا عبرة به، لأن الرسول صَالِسَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لم يأمر بأن يضطجع الرجل إذا صلى سنة الفجر على جنبه الأيمن.

وقول المؤلف رَحَمُهُ الله في الترجمة (لا فرق بين المتهجد وغيره) إشارة إلى خلاف في ذلك، وهو أن بعض العلماء قال: يسن الاضطجاع بعدركعتي الفجر مطلقاً، وبعضهم قال:

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





لا يسن مطلقًا، وبعضهم قال بالتفصيل: إن كان له تهجد فإنه يسن له أن يضطجع بعدهما من أجل الراحة بعد التعب، وإن لم يكن له تهجد فلا يضطجع، ومن أعجب الأقوال وأغربها أن بعض العلماء قال: إن الاضطجاع بعد سنة الفجر شرط لصحة صلاة الفجر، وأن من لم يضطجع فصلاته باطلة؟؟ وهذه من غرائب العلم، وغرائب الأقوال؟ فما الربط بين هذا الاضطجاع وبين الصلاة؟ الاضطجاع منفصل عن الصلاة ولا علاقة لها بها؟ لكن ذكرناه لأجل الإحاطة بآراء بعض أهل العلم رَحَهُمُ اللَّهُ، والصحيح هو ما قاله شيخ الإسلام رَحْمَهُ أللهُ: أنه إذا كان الإنسان متعبًا من تهجد فإنه يستريح، يضطجع على جنبه الأيمن، وهذا بشرط ألا يخشى أن يغلبه النوم فتفوته الصلاة فإن خشى فلا يضطجع.(١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٥/ ١٢٩.





## ۲٤۸ جاب الذكر عند الصباح والمساء

قال: يا رسول الله مرني بكلمات أقولهن إذا أصبحت وإذا أسيت، قال: (قل: اللهم فاطر السماوات والأرض عالم أمسيت، قال: (قل: اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة، رب كل شيء ومليكه أشهد أن لا إله إلا أنت أعوذ بك من شر نفسي وشر الشيطان وشركه) قال: (قلها إذا أصبحت وإذا أمسيت وإذا أخذت مضجعك) رواه أبو داود والترمذي وقال حديث حسن صحيح.

تنبیه: (ومن شر الشیطان وشرکه، وأن أقترف علی نفسی سوءًا أو أجره إلی مسلم) هذا تتمة الحدیث، ولعله سقط من هذه النسخة (أن أقترف علی نفسی سوءًا) أقترف یعنی أجر علی نفسی سوءً (أو أجره إلی مسلم)، فهذا الذكر أمر النبی صَلَّاللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّم أبا بكر أن يقوله إذا أصبح وإذا أمسی وإذا أخذ مضجعه.

نسأل الله لنا ولكم الهداية والتوفيق لما يحب ويرضى. (١)

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين ٥ / ٥٤٢.





### كتاب الأمور المنهي عنها

## اب تحريم الغيبة والأمر بحفظ اللسان المنه

عالى الله تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن أَن الله تعالى فَي الله تعلى فَي الله تعلى الله تعلى فَي الله

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفَوَّادَ كُلُّ أُوْلَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ الْإِسراء: آية ٣٦].

وقال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ ١٨ ﴾ [ق: آية ١٨].

تنبيه: ثم ذكر الآية الثالثة وهي قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنَفُسُهُ وَنَعْنُ ٱقْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ (اللهُ إِذْ يَنَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمُعَلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَنَعْنُ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ (اللهُ إِذْ يَنَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمُعَلِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ (اللهُ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ (اللهُ السورة عَنِ ٱلْمَعَانِ اللهُ اللهُ

المؤلف رَحَمَهُ الله له الآية الثالثة، وليته ساق الآيات كلها لكان أحسن، فالله تعالى يخبر أنه خلق الإنسان، وهذا أمر معلوم بالضرورة والفطرة، فالله وحده هو الخالق، والخالق يعلم





من خلق كما قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ اللَّهِ [سورة الملك: آية ١٤] فهو جَلَّوَعَلا يعلم بأحوالنا ونياتنا ومستقبلنا وكل ما يتعلق بنا، ولهذا قال: ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْسُهُ . ﴿ الشَّي الذِّي تحدث به نفسك يعلمه الله قبل أن تتكلم، ولكن هل يؤاخذك به، في هـذا تفصيل، إن أثبته في قلبك عقيدة، فإن الله يؤاخذك به، وإلا فلا شيء عليك؛ لقول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إن الله تجاوز عن أمتى ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم) فمثلاً لو أن إنساناً صار يوسوس ويفكر؛ هل يطلق زوجته أو لا، ومثلتُ بهذا لأنه يكثر بين الناس، فإنها لا تطلق حتى ولو عزم على أن يطلقها فإنها لا تطلق إلا بالقول أو بالكتابة الدالة على القول أو بالإشارة الدالة على القول؛ لأن الله تجاوز عن هذا الأمة ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم، قال تعالى: ﴿ وَغَنُّ أَقُرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ اللَّهِ إِذْ يَنَلَقَّ أَلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَالَى وَكُلَّ بِالْإِنسان ملكين يلازمانه، أحدهما عن اليمين والثاني عن الشمال، يلازمانه دائماً ويكتبان عليه كل ما نطق به وكل ما فعل، ولهذا قال: ﴿مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ فَ وَامن ) هنا زائدة للتوكيد، يعنى ما يلفظ قولاً من الأقوال أي قول كان، إلا لديه رقيب عتيد،



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ أَللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



﴿رَقِيبُ ﴾ أي مراقب ﴿عَتِيدٌ ﴾ أي حاضر لا يغيب عنه، وأنت الآن لو جعلت في جيبك مسجلاً يسجل ما تقول لوجدت العجب العجاب مما يصدر منك أحيانًا وأنت لا تفكر فيه، والرجل قد يتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً، تهوي بها في النار كذا وكذا خريفًا والعياذ بالله. (١)



<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٦/١١٢.





# المراة الأجنبية المراة الأجنبية الأجنبية والأمرد الحسن لغير حاجة شرعية

الله الله الله عن جرير رَضِّ الله عنه قال: سألت رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن نظرة الفجأة فقال: (اصرف بصرك) رواه مسلم.

الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ وعنده ميمونة، فأقبل ابن أم مكتوم، وذلك بعد أن أمرنا بالحجاب فقال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

(احتجبا منه فقلنا يا رسول الله أليس هو أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا؟ فقال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أفعمياوان أنتما ألستما تبصرانه!؟) رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث صحيح.

تنبيه: وأما الحديث الثاني حديث أم سلمة أنها كانت عند النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ وعنده ميمونة فدخل عبد الله ابن أم مكتوم رَضَّالِللهُ عَنْهُ وكان رجلاً أعمى وكان ذلك بعد نزول الحجاب فأمرهما أن





تحتجبا منه يعني قال لأم سلمة وميمونة احتجبا منه يعني من ابن أم مكتوم وهو أعمى فقالتا: يا رسول الله إنه رجل أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا فقال: (أفعمياوان أنتما ألستما تبصرانه) فأمرهما أن تحتجبا عن الرجل ولو كان أعمى، لكن هذا الحديث ضعيف؛ لأن الأحاديث الصحيحة كلها ترده فإن النبي صَلَّلَهُ مُكَيِّهُ وَسَلَمٌ قال لفاطمة بنت قيس: (اعتدي في بيت ابن أم مكتوم فإنه رجل أعمى لفاطمة بنت قيس: (اعدي في بيت ابن أم مكتوم فإنه رجل أعمى الحديث ألدي ذكره المؤلف رَحمَهُ الله فقد قال الإمام أحمد: إن الحديث الذي ذكره المؤلف رَحمَهُ الله فقد قال الإمام أحمد: إن رفعه خطأ، يعني لا يصح عن النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ.

وعلى هذا فلا يحرم على المرأة أن تنظر إلى الرجل ولو كان أجنبيًا بشرط ألا يكون نظرها بشهوة أو لتمتع بل يكون نظراً عاديًا ولذلك نجد الرجال يمشون في الأسواق كاشفين وجوههم والنساء ينظرون إلى الوجوه وكذلك النساء في عهد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ يحضرن إلى المسجد ولا يحتجب الرجال عنهن وليو كان الرجل لا يحل للمرأة أن تراه لوجب عليه أن يحتجب كما تحتجب المرأة عن الرجل.

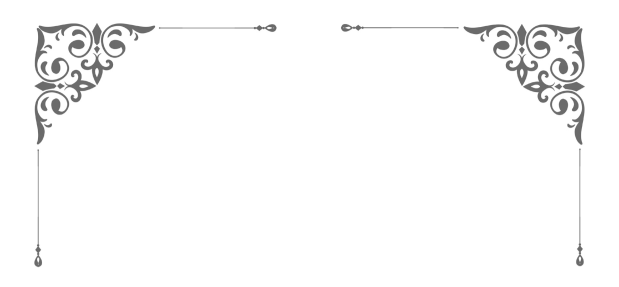




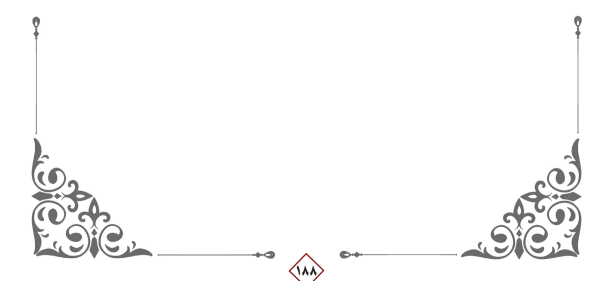


فالصحيح أن المرأة لها أن تنظر من الرجل لكن بغير شهوة ولا استمتاع أو تلذذ وأما الرجل فيحرم عليه أن يرى المرأة ..(١)

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين ٦/ ٣٦٤.



# تنبيهات على الأربعين النووية







## الحديث الثاني والعشرون الجه

حَنْ أَبِيْ عَبْدِ اللهِ جَابِرِ بِنِ عَبْدِ اللهِ الأَنْصَارِيِّ رَضَالِلهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَقَالَ: (أَرَأَيتَ إِذَا صَلَّيْتُ الْحَلاَل، وَجُلاً سَأَلَ النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَقَالَ: (أَرَأَيتَ إِذَا صَلَّيْتُ الْحَلاَل، المَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضانَ، وَأَحلَلتُ الحَلالَ الحَلالَ، وَأَحلَلتُ الحَلالَ الحَلالَ المَحْتَةُ ؟ قَالَ: نَعَمْ) رواه مسلم. ومعنى «حَرَّ متُ الحَرَام» الجَنَّة ؟ قَالَ: نَعَمْ) رواه مسلم. ومعنى «حَرَّ متُ الحَرَام» الجَنَّة، ومعنى «أَحلَلتُ الحَلالَ» فعلته معتقداً حله.

تنبيه: النووي رَحْمَهُ الله بعد أن ساق الحديث لم يقيد الحرام بكونه معتقداً تحريمه، لأن اجتناب الحرام خير وإن لم يعتقد أنه حرام، لكن إذا اعتقد أنه حرام صار تركه للحرام عبادة لأنه تركه لاعتقاده أنه حرام.

مثال ذلك: رجل اجتنب شرب الخمر، لكن لا على أنه حرام بل لأن نفسه لا تطيب به، فهذا لا إثم عليه، لكنه إذا تركه معتقداً تحريمه وأنه تركه لله صار مثاباً على هذا...







وهناك معنى آخر غير الذي ذكره النووي رَحمَهُ الله وهو: أن تعتقد أن الحرام حرام ولابد، لأنك إذا لم تعتقد أن الحرام حرام فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، وإذا لم تعتقد أن الحلال حلال فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، فلابد من أن تعتقد الحلال حلالاً، والحرام حراماً.

وتفسير النووي رَحْمَهُ ٱللَّهُ فيه شيء من القصور. والله أعلم. (١)



<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية ص ٢٣٩ و٢٤٢.





## الحديث التاسع والثلاثون المحديث التاسع والثلاثون

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِيَهُ عَنْهُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الخَطَأَ وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ) حديث حسن رواه ابن ماجه والبيهقي وغيرهما.

تنبيه: النووي رَحْمَهُ الله في هذا الكتاب يتساهل كثيراً، فيورد أحاديث ضعيفة وربما يحسّنها هو لأنه من الحفاظ، وابن رجب رَحْمَهُ الله في كتابه: (جامع العلوم والحكم) يتعقّبه كثيراً، ولذلك يحسن منا أن نعلق على المتن ببيان درجة الحديث، لكن الغالب أن ما يذكره من الأحاديث الضعيفة في هذا الكتاب أن له شواهد يرتقي بها إلى درجة الحسن.

هنا يقول المؤلف رَحْمَهُ الله ابن ماجه والبيهقي وغيرهما) فلو أخذنا كلامه على العموم، لكان رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي لدخول هؤلاء في قوله: (وغيرهما) لكن هذا ليس بوارد، لأن من عادتهم إذا ذكروا المخرجين الذين دون





درجة الصحيحين ثم قالوا: وغيرهما فالمراد ممن هو دونهما أو مثلهما، ولا يريدون أن يدخل من هو أعلى منهما، لأنهم لو أرادوا من هو أعلى منهما، لأنهم لو أرادوا من هو أعلى منهما لعيب على من ذكر الدون وأحال على الأعلى، وهذا واضح، لأن الواجب أن يذكر الأعلى ثم يقال: وغيره.

قوله: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِيْ» اللام هنا للتعليل، أي تجاوز من أجلي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه.

والخطأ: أن يرتكب الإنسان العمل عن غير عمد.

والنسيان: ذهول القلب عن شيءٍ معلوم من قبل.

والاستكراه: أن يكرهه شخص على عمل محرم ولا يستطيع دفعه، أي: الإلزام والإجبار.

وهذه الثلاثة أعذار شهد لها القرآن الكريم.

أما الخطأ والنسيان فقد قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن فَصَالَ الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ فَضِينَا أَوُ أَخْطَأُنَا ﴾ [البقرة: آية ٢٨٦] وقال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُ النَّهُ عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُ النَّهُ عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُ النَّهُ عَرَّوَجَلَّ اللَّهُ عَرَّوَجَلَّ الْأَحْزَابِ: آية ٥].





وأما الإكراه: فقال الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ عَ إِيمَنِهِ وَأَمَا الإكراه: فقال الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ مَن كَفَر بَاللَّهُ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ فَن أَكُون مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَا اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَا اللَّهِ مَن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَهُ اللَّهِ مَن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ آلَهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَلَيْهُ فَعَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْلُولُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْمُ عَلَيْكُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْلُولُ عَ

فرفع الله عَزَّهَ عَلَ حكم الكفر عن المكرَه، فما دون الكفر من المعاصي من باب أولى لاشك.

إذاً هذا الحديث مهما قيل في ضعفه فإنه يشهد له القرآن الكريم كلام رب العالمين. (١)



<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية ص ٤١٣.





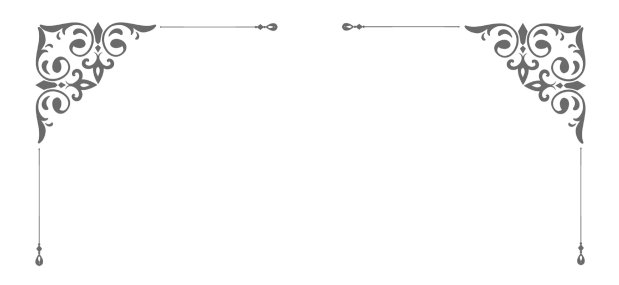
## الحديث الحادي والأربعون المحادي

عَنْ أَبِيْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللهِ بِنِ عَمْرِ و بْنِ العَاصِ رَضَيُلِلهُ عَنْهُا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّلَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّلَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَواهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ) حَدِيْثُ حَسَنٌ صَحِيْحٌ رَوَيْنَاهُ فِي كَتَابِ الحُجَّةِ بِإِسْنَادٍ صَحِيْح.

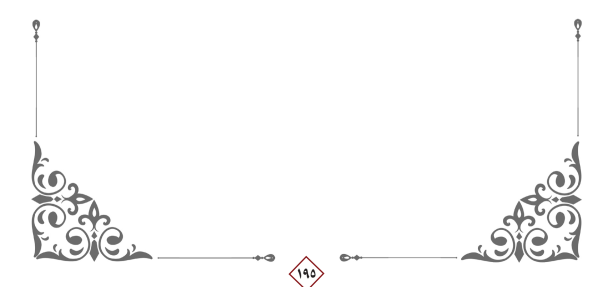
تنبيه: قوله: (حَدِيْثٌ حَسَنٌ صَحِيْحٌ، رَوَيْنَاهُ فِي كِتَابِ الحُجَّةِ بِإِسْنَادٍ صَحِيْحٍ). تعقّب ابن رجب رَحْمَهُ ٱللهٔ هـنذا التصحيح من المؤلف وقال: الحديث لا يصح، ولذلك يحسن تتبع شرح ابن رجب رَحْمَهُ ٱللهٔ ونقل تعقيبه على الأحاديث، لأن ابن رجب رَحْمَهُ ٱللهٔ حافظ من حفّاظ الحديث، وهو إذا أعل الأحاديث التي ذكرها النووى رَحْمَهُ ٱللهٔ يبيّن وجه العلة.

لكن معنى الحديث بقطع النظر عن إسناده صحيح، وأن الإنسان يجب أن يكون هواه تبعًا لما جاء به صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (١)

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النووية ص ٤٢٦.



## تنبيهات على زاد المستقنع من الشرح الممتع







#### كتاب الطهارة

## الآنية ﴾ الآنية

ا / ٧٢ (كُلُّ إِناءٍ طَاهِرٍ، ولو تَمِينًا يُبَاحُ اتخاذُهُ واستِعْمَالُه، ولا آنية ذَهَب وفضَّةٍ،...).

#### الشرح 🎕

قوله: «يُباحُ اتِّخاذه واستعماله»، «يُباحُ»: خبر المبتدأ وهو قوله: «كلُّ إِناء»، والتَّركيب هنا فيه شيء من الإِيهام؛ لأن قوله: «يُباح اتِّخاذُه واستعمَالُه» قد يَتَوَهَّم الواهم أنَّها صفة لا أنها خبر، ويتوقَّعُ الخبر، ولهذا لو قال: يُباح كُلُّ إِناءٍ طاهر ولو ثمينًا. لكان أَوْلَى، ولكن على كُلِّ حالٍ المعنى واضح.







## ابُ الاستِنْجاء ﴾

الم ١٢٨/١ (ويحْرُمُ استقبالُ القبلةِ، واستدبارُها في غير بُنْيَان، ولُبْثُه فَوقَ حاجته، وبولُه في طريتٍ، وظِلِّ نافعٍ، وتحت شجرةٍ عليها ثَمرةٌ.

#### الشرح 🍅

وقوله: «ثمرة» أطلق المؤلِّف رَحْمَهُ الثمرة، ولكن يجب أن تُقيَّد فيُقال: ثمرة مقصودة، أو ثمرة محترمة.







## ابُ فُرُوضِ الوُضُوءِ وصِفَتِهِ المُ

#### الشرح 🕸

قوله: «وغسل اليدين»، هذا هو الفرضُ الثَّاني، وأطلق المؤلِّف رَحْمَهُ الثَّاني، وأطلق المؤلِّف رَحْمَهُ اللَّهُ لفظ اليدين، ولكن يجب أن يقيِّد ذلك بكونه إلى المرفقين؛ لأنَّ اليد إذا أطلقت لا يُرادُ بها إلا الكفّ.

قوله: «وغَسْلُ الرِّجلين»، وهذا هو الفرض الرَّابع من فروض الوُضوء. وأطلق رَحْمَهُ اللهُ هنا الرِّجلين، لكن لا بُدَّ أن يُقالَ: إلى الكعبين، كما قال الله تعالى: ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [سورة المائدة: آية ٦]؛ ولأن الرِّجل عند الإطلاق لا يدخل فيها العَقِبُ؛ بدليل أن قُطَّاع الطريق يُقطعون من المفصل الذي بين العَقِبِ وظهر القدم، ويبقى العَقِب فلا يُقطع، وعلى هذا يجب أن نقيِّد وظهر المؤلِّف بما قُيَّدتْ به الآيةُ.





## ابُ الغُسْلِ ﴾

المسجد لحاجةٍ،...). المسجد لحاجةٍ،...).

#### الشرح 🎕

قوله: «ويَعْبُرُ المسجد لحاجة» أي: يَمرُّ به عند الحاجة، وهذا يفيد مَنْعَه من المُكْثِ في المسجد، ولذلك لو قال: ويَحْرُم عليه المُكْثُ في المسجد، ثم استثنى العُبور؛ كان أوضح.

أي: يَحْرُم على من لَزِمَهُ الغُسْلِ اللَّبْثُ في المسجد، أي: الإقامة فيه ولو مدَّة قصيرة.





#### كتابُ الصَّلاة

المسلم مُكَلَّفٍ لا حَائِضًا وَنُفَسَاءَ، ويَقْضي مَنْ زالَ عَقْلُهُ بنومٍ...).

#### الشرح 🍅

قوله: «ويقضي مَنْ زالَ عقلُهُ بنوم» وعندي أنَّ في العبارة شيئًا من التَّساهل؛ لأنَّ النَّائمَ ليس زائلَ العقلِ بل مُغطَّى عقلُهُ، وفاقدٌ لإحساسه الظَّاهريِّ.





## ابُشُرُوط الصَّلاة الله الله السَّالة الله

🕮 ٢/ ٩٦ (شُرُوطُهَا قَبْلَها منها: الْوَقْتُ...).

#### الشرح 🅸

وقول المؤلِّف: «منها: الوقت»، هذا التَّعبير فيه تساهل؛ لأن الوقت ليس بشرط، بل الشَّرط: دخول الوقت؛ لأننا لو قلنا: إنَّ الشَّرط هو الوقت، لزم ألا تصحَّ قبله ولا بعده، ومعلوم أنها تصحُّ بعد الوقت لعُذر؛ لقول النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ نامَ عن صلاة أو نسيها فليصلِّها إذا ذكرها»، وثبت عنه أنَّه صَلَّى الفجر بعد طلوع الشَّمس، فتحريرُ العِبارة أن يقول: «منها: دخول الوقت».





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

الْحُمْرَةِ، وَيُسَنُّ المغْرِبِ إِلَى مَغِيْبِ الحُمْرَةِ، وَيُسَنُّ المُمْرِةِ، وَيُسَنُّ تَعْجِيلُها إِلا لَيْلَةَ جَمْعِ لِمَنْ قَصَدَها مُحْرِمًا...).

#### ه الشرح

قوله: «لَمن قَصَدها مُحْرماً»، أي: قصد «جَمْعاً» محرماً، فالضَّمير هنا يعود على «جَمْع»، وليس على الصَّلاة، ولو قال المؤلِّف رَحَهُ اللهُ: «إلا ليلة مُزْ دَلفة للحاجِّ» لكان أوضح وأخصر، وهو مؤدَّى العبارة، لكن كثيراً من الفقهاء – ولا سيّما أصحاب المذاهب المقلِّدة – يتناقلون العبارة من أوَّل مَنْ عَبَر بها إلى آخر من تكلَّم بها، ولا سيّما وأن هذا الكتاب مختصر من (المقنع) للموفّق، فتجده تَبع في العبارة من سبقه.

وعلى كُلِّ؛ فالمؤلِّف رَحْمَهُ اللهُ استثنى في صلاة المغرب مسألة واحدة وهي: الحاجُّ إذا دفع من «عَرَفة» فإنه لا يُصلِّي في «عَرَفة» ولا في الطريق، بل يُصلِّي في «مُزْ دَلفة».







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

ك ٢/ ١٤٩ (وَمِنْها: سَتْرُ العَوْرَةِ...).

#### الشرح 🏶

قوله: «وَمِنْها سَتْرُ العَوْرَةِ»، أي: من شروط الصَّلاة ستر العورة والسَّترُ بمعنى التغطية.

والعَوْرة: هي ما يسوءُ الإنسان إخراجه، والنَّظر إليه؛ لأنها من «العَوَر» وهو العيب، وكلُّ شيء يَسُوءُكَ النَّظرُ إليه، فإن النَّظر إليه يُعتبر من العيب.

ولكن سنناقش هذا التعبير «سَتْرُ العَوْرَة». هل جاء في الكتاب أو السُّنَّة كلمة «سَتْرُ العَوْرَة» فيما يتعلَّق بالصَّلاة أم لا؟.

الجواب: لا، لم تأتِ كلمة «سَتْرُ العَوْرَة» في الكتاب أو السُّنَة ومن أجل أنَّه لم تأتِ ينبغي أن لا نعبِّر إلا بما جاء في القرآن والسُّنَة في مثل هـذا الباب، ونظيرُ هذا التعبير الـذي أوهم، تعبيرُ بعضهم في باب محظورات الإحرام بلبس المخيط بدلاً عن القميص والسَّرَاويل والبَرَانِسِ والعِمَامةِ والخِفَافِ.





ولمَّا قال العلماء: «سَتْرُ العَوْرَة» اشتبه على بعض النَّاس عورة الصَّلاة وعورة النَّظر واختلطت عليهم؛ حتى قال بعضهم: هذه وهذه سواء. والأمر ليس كذلك، فبين عورة الصَّلاة وعورة النَّظر فرق، لا تتَّفقان طرداً ولا عكساً، كما سيتبيَّن إن شاء الله.

إذاً؛ فلو عَبَّرَ بما جاء في القرآن أو السُّنَّة لكان أسلم، والذي جاء في القرآن: ﴿يَبَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [سورة الأعراف: آية ٣١]. فأمر الله تعالى بأخذ الزِّينة عند الصَّلاة، وأقلَّ ما يمكن لباس يُـوارى السَّـوأة، وما زاد على ذلك فهو فَضْل، والسُّنة بيَّنت ذلك على سبيل التفصيل، وإذا كان الإنسان يستحى أن يقابل مَلِكًا من الملوك بثياب لا تستر، أو نصف بدنه ظاهر، فكيف لا يستحي أن يقف بين يدى مَلِك الملوك عَنَّوجَلَّ بثياب غير مطلوب منه أن يلبسها؟! ولهذا قال عبد الله بن عمر لمولاه نافع وقد رآه يصلّى حاسر الرَّأس: «غَطِّ رأسك، هل تخرج إلى النَّاس وأنت حاسر الرَّأس؟ قال: لا. قال: فاللهُ أحقُّ أن تتجمَّلَ له»، وهذا صحيح لمن عادتهم أنهم لا يحسرون عن رؤوسهم، ولا يمكن أن يخرج حاسر الرَّأس أمام النَّاس.





إذاً؛ فاتِّخاذُ الزِّينة غير سَتْر العَوْرَة، ونقول: قال النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: «لا يُصَلِّيَ ن أحدُكُمْ في الثَّوبِ الواحدِ ليس على عاتقه منه شيءٌ»، وعاتق الرَّجُلِ ليس بعورة بالاتفاق، ومع ذلك أمر النبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاةِ وَقال: «ليس على عاتقه منه شيء»، فدلَّ هذا على أن مناط الحُكم ليس ستر العورة.

وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَجابر: «إن كان ضيِّقًا فاتَّزرْ به، وإن كان والسعاً فالتحف به» ومعلوم أنه لا يُشترط لسَتْرِ العَوْرَة أن يلتحف الإنسان، بل يُغطِّي ما يجب ستره في غير الصَّلاة.

إذاً؛ فليس مَنَاط الحُكم سَتْر العَورة، إنما مَنَاط الحُكم: اتِّخاذ الزِّينة، هذا هو الذي أمرَ الله به، ودلَّت عليه السُّنَّة.





## الصلاة المحروهات المعلاة المحروهات المعلاة المحروهات المعروة المحروة ا

وَتَغْطِيَةُ وَجْهِهِ، واللِّشَامُ على فَمِه وأَنْفِه، وكَفُّ كُمِّه وَلَقُّه، وَتَغْطِيَةُ وَجْهِهِ، واللِّشَامُ على فَمِه وأَنْفِه، وكَفُّ كُمِّه وَلَقُّه، وتَغْطِيَةُ وَجْهِهِ، واللِّشَامُ على فَمِه وأَنْفِه، وكَفُّ كُمِّه وَلَقُّه، وتَغْطِيَةُ وَسُطِهِ كَزُنَّار. وَتَحْرُمُ الخُيَلاءُ فِي ثوبٍ وَغَيْرِهِ، والتَّصُويرُ واسْتِعْمَالُهُ.....).

#### الشرح 🏵

قوله: «واسْتِعْمَالُهُ»، هذه الجُملة فيها شيء من التجوُّز؛ لأننا لو أخذناها بظاهرها لكان المعنى: واستعمال التصوير، لأن الضمير يعود على التَّصوير، وليس هذا بمراده قطعاً. وقال في (الرَّوض): (واستعمال المصوَّر)، فالتَّصوير المراد به المصوَّر، فالضَّمير عاد على مصدر يُراد به اسم المفعول، يعني: أن استعمال المصوَّر حرام.

وظاهر إطلاق المؤلِّف العموم؛ أنه يحرم على أي وجهٍ كان، ولكن ينبغي أن نعلم التَّفصيل في هذا.





## فاستعمالُ المُصَوَّرِ ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يستعمله على سبيل التّعظيم، فهذا حرام سواء كان مجسّماً أم ملوّناً، وسواء كان التّعظيم تعظيم سلطان، أم تعظيم عبادة، أم تعظيم عِلْم، أم تعظيم قرابة، أم تعظيم صُحبة، أيّا كان نوعُ التعظيم. وفي الحقيقة؛ إنه ليس فيه تعظيم، فمثلاً: إذا أراد أن يصوّر أباه، فإن كان أبوه حيّا فالتّعظيم بإعطائه ما يلزمه من البِرِّ القولي والفعلي والمالي والجاهي وغير ذلك، وإن كان ميّتا فلا ينتفع بهذا التّعظيم، بل فيها كسب الإثم وتجديد الأحزان، ولذلك يجب على مَنْ كان عنده صورة من هذا النوع أن يمزّقها، ولا يجوز له إبقاؤها؛ لأن هذا فيه خطورتان:

- \* الخطورة الأولى: تجنّب الملائكة لدخول البيت.
- \* والخطورة الثانية: أن الشيطان قد يدخل على الإنسان من هذا التعظيم، حتى يستولي تعظيمهم على قلبه، ويسيطر عليه، ولا سيّما فيما يَتَعَلَّق بالعِلْم والعبادة، فإن فتنة قوم نوح كانت في الصُّور، وهذا لا فرق فيه بين الملوَّن والمجسّم، أي: سواء كان صورة على ورقة، أم على خِرقة، أم كانت صورة مجسّمة.





القسم الثاني: أن يتّخذه على سبيل الإهانة، مثل: أن يجعله فراشًا، أو مِخَدَّة، أو وسادة، أو ما أشبه ذلك، فهذا فيه خلاف بين أهل العلم:

#### فأكثر أهل العلم على الجواز، وأنه لا بأس به:

- \* لأن الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اتَّخذ وسادة فيها صورة.
- \* ولأن هـذا ضِدُّ السبب الذي من أجله حُرِّم استعمال الصُّور؛ لأن هذا إهانة.

وذهب بعضُ أهل العلم إلى التّحريم، واستدلّ هؤلاء بأن النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ جاء إلى بيته ذات يوم فرأى «نُمْرُقَةً» أي: مِخَدَّة فيها صُور؛ فوقف ولم يدخل، قالت عائشة: فعرفتُ الكراهية في وجهه، فقلت: أتوب إلى الله ورسوله ممّا صنعتُ؟ فقال: «إنَّ أهل هذه الصُّور يُعذَّبون؛ يُقال لهم: أحْيُوا ما خلقتم»، قالوا: فنكرهُهَا؛ لأن الرَّسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كرهها وقال: «إنَّ أهل هذه الصُّور يعذَّبُون»، وقال: «إنَّ الملائكة لا تدخل بيتًا فيه صُورة»، ويُحمل ما ذُكر عنه أنه اتّكا على مِخَدَّة فيها صورة بأن هذه الصورة فيع رأسُها، وإذا قُطِعَ رأس الصُّورة فهى جائزة.





ولا شك أن تجنّب هذا أورع وأحوط، فلا تستعمل الصّور، ولو على سبيل الامتهان كالفراش والمخدّة، والسّلامة أسلم، وشيء كره الرّسولُ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يدخل البيت من أجله، فلا ينبغي لك أن ينشرح صدرُك به، فمن يستطيع أن ينشرح صدرُه في مكان كره النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دخوله! لهذا فالقول بالمنع إن لم يكن هو الصّواب فإنه هو الاحتياط.

القسم الثالث: ألا يكون في استعمالها تعظيم ولا امتهان، فذهب جمهور أهل العلم إلى تحريم استعمال الصُّور على هذا الوجه، ونُقل عن بعض السَّلف الإباحة إذا كان ملوَّنا، حتى إن بعض السَّلف كان عندهم في بيوتهم السَّتائر يكون فيها صُور الحيوان، ولا يُنكرون ذلك، ولكن لا شَكَّ أن هؤلاء الذين فعلوه من السَّلف كالقاسم بن محمد رَحَمُ اللهُ لا شكَّ أنه يُعتَذر عنهم بأنهم تأوَّلوا، ولا يحتجُّ بفعلهم؛ لأن الحُجَّة قولُ الله ورسوله، أو بأنهم تأوَّلوا، ولا يحتجُّ بفعلهم؛ لأن الحُجَّة قولُ الله ورسوله، أو لم يبلغهم الخبر، أو ما أشبه ذلك من الأعذار.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

النَّجَاسَاتِ. فَمَنْ حَمَلَ نَجَاسَةً لا الْبَعَاسُاتِ. فَمَنْ حَمَلَ نَجَاسَةً لا يُعْفَى عَنْهَا أَوْ لاَقَاهَا بِثَوْبِهِ، أَوْ بَدَنِه لَمْ تَصِحَّ صَلاَتُهُ، وإِنْ يُعْفَى عَنْهَا أَوْ لاَقَاهَا بِثَوْبِهِ، أَوْ بَدَنِه لَمْ تَصِحَّ صَلاَتُهُ، وإِنْ طَيَّنَ أَرْضًا نَجِسةً، أَوْ فَرَشَها طَاهِراً كُرِه وَصَحَّتْ، وَإِنْ طَيَّنَ أَرْضًا نَجِسةً، أَوْ فَرَشَها طَاهِراً كُرِه وَصَحَّتْ، وَإِنْ كَانَتْ بِطَرفِ مُصَلَّى مُتَصلِ صَحَّتْ إِنْ لَمْ يَنْجَرَّ بِمَشْيِهِ...).

#### الشرح 🕸

قوله: «إنْ لم يَنْجَرَّ بمشيه» هذه العبارة فيها رَكَاكَة، فهي لا تَتَّفَقُ مع الأُولى إلا على تقدير؛ لأن قوله: «وإنْ كانت بطرفِ مُصَلَّى» فالمُصَلَّى لا ينجرُّ بالمشي، فلو مَشَيت فإنَّه يبقى في مكانه، ولكن يشير المؤلِّف إلى مسألة أخرى، وهي: إذا كانت النَّجاسة متَّصلة بشيءٍ مُتعلِّقٍ بالمُصلِّي، فإن كانت تنجر بمشيه لم تصحَّ صلاتُه، وإن كانت لا تنجرُ صحَت صلاتُه.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

وَلاَ يُشْتَرِطُ فِي الفَرْضِ، والأداءِ، والقَضَاءِ، والنَّفْلِ، والإِعَادَةِ وَلاَ يُشْتَرِطُ فِي الفَرْضِ، والأداءِ، والقَضَاءِ، والنَّفْلِ، والإِعَادَةِ وَلاَ يُشْتَرِطُ فِي الفَرْضِ، والأداءِ، والقَضَاءِ، والنَّفْلِ، والإِعَادَةِ نِيَّتَهُنَّ، وَيَنْوِي مَعَ التَّحْرِيمَةِ، وَلَهُ تَقْدِيمُهَا عَلَيْهَا بِزَمنِ يسيرٍ فِي الوقْتِ، فإِنْ قَطَعَهَا فِي أَثْنَاءِ الصَّلاةِ، أَوْ تَرَدَّدَ بَطَلَتْ، وإِذَا شَكَّ فِيهَا استَأْنَفَها، وَإِنْ قَلَبَ مُنْفَرِدٌ فَرْضَهُ نَفْلاً فِي وَقْتِه وإِذَا شَكَّ فِيهَا استَأْنَفَها، وَإِنْ قَلَبَ مُنْفَرِدٌ فَرْضَهُ نَفْلاً فِي وَقْتِه المُتَسَع جَازَ، وَإِنِ انْتَقَلَ بِنِيَّةٍ مِنْ فَرْضِ إلى فَرْضِ بَطَلا....).

#### 🕸 الشرح

وقوله: «بَطلا» هذه العبارة فيها تسامح وتغليب، والصَّواب أن يُقال: بطلت الأُولى، ولم تنعقد الثَّانية؛ لأن البُطلان يكون عن انعقاد، فالبُطلان يَرِدُ على شيء صحيح فيبطله، لكن هذا من باب التَّسامح والتغليب، كما يُقال: العُمَرَان لأبي بكر وعُمر، والقَمَران للشَّمس والقمر. والخلاف في هذا سهل.





## اب صفة الصلاة المهادة

سَلَّمُ ، ومنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، ومنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ غَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَفِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ، وَيَدْعُو وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَفِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ، وَيَدْعُو بِمَا وَرَدَ، ثُمَّ يُسَلِّمُ عَنْ يَمِينِهِ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ، وَعَنْ يَسَارِهِ كَذَلِكَ....).

#### الشرح 🍅

قوله: «ويدعو بما ورد» ليت المؤلف قال: «ويدعو بما أحب»؛ لأن النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم لما ذَكَرَ حديث ابن مسعود في التشهُّدِ قال: «ثم يتخيَّر من الدُّعاء ما شاء»، لكن يمكن أن نجيب عن كلام المؤلِّف فنقول: إنه ينبغي أن يبدأ الإنسان بما وَرَدَ؛ لأن الدُّعاء الموارد خير من الدُّعاء المصطنع، فإذا وجد دعاءً وارداً، فالتزامه أولى، ثم تدعو بما شئت.

ومما وَرَدَ فِي هذا: «اللَّهُمَّ أُعنِّي على ذِكْرِك، وشُكرك، وحُسْن عبادتك»، فإن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَرَ معاذ بن جبل أن يدعو به







دُبُرَ كُلِّ صلاة مكتوبة، وفي بعض الألفاظ: أمره أن يدعو به في كُلِّ صلاة، فإذا جمعنا بين اللفظين قلنا: في صلاته في دُبُرِها، أي: في اخرها، والقول بأن هذا الدُّعاء في آخر الصَّلاة أصحُّ من القول بأنه بعد السَّلام؛ لأن الذي بعد السَّلام إنما هو الذِّكر، ﴿فَإِذَا قَضَيَتُمُ الصَّلَوٰةَ فَأَذَ كُرُوا اللهَ ﴾ [سورة النساء: آية ١٠٣]، وأما ما قيد بدُبُر الصَّلاة وهو دُعَاء فإنه في آخرها.





# وَ تُشْبِيكُهَا، وَأَنْ يَكُونَ حَاقِنًا أَوْ بِحَضْرَةِ طَعَام يَشْتَهِيهِ،...). وَفَرْ قَعَةُ أَصَابِعهِ، وَتَشْبِيكُهَا، وَأَنْ يَكُونَ حَاقِنًا أَوْ بِحَضْرَةِ طَعَام يَشْتَهِيهِ،...).

#### الشرح 🎕

قوله: «أو بحضرة طعام يشتهيه» أي: يكره أن يُصلِّي بحضرة طعام تتوقُّ نفسُه إليه فاشترط المؤلِّف شرطين وهما:

- ١. أن يكون الطُّعام حاضراً.
- ٢. أن تكون نفسه تَتُوقُ إليه. وينبغى أن يُزاد شرطٌ ثالث:
  - ٣. وهو: أن يكون قادراً على تناوله حِسًّا وشرعاً.

فإنْ لم يحضر الطَّعام ولكنه جائع، فلا يؤخِّر الصَّلاة؛ لأننا لو قلنا بهذا لزم أن لا يُصلِّي الفقير أبداً؛ لأن الفقير قد يكون دائماً في جوع، ونفسه تتوقُ إلى الطعام.

ولو كان الطَّعام حاضراً ولكنه شبعان لا يهتمُّ به فليصلِّ، ولا كراهة في حَقِّهِ.

وكذلك لو حضر الطَّعامُ، لكنه ممنوع منه شرعًا أو حِسًّا. فالشرعي: كالصَّائم إذا حَضَرَ طعامُ الفطور عند صلاة





العصر، والرَّجُل جائعٌ جدًّا، فلا نقول: لا تُصَلِّ العصر حتى تأكله بعد غروب الشمس! لأنه ممنوع من تناوله شرعًا، فلا فائدة في الانتظار.

وكذلك لو أُحضر إليه طعامٌ للغير تتوق نفسُه إليه، فإنه لا يُكره أن يُصلِّي حينئذٍ؛ لأنه ممنوع منه شرعًا.

والمانعُ الحسِّي: كما لو قُدِّمَ له طعام حارُّ لا يستطيع أن يتناوله، فهل يُصلِّي، أو يصبر حتى يبرد، ثم يأكل ثم يُصلِّي؟

الجواب: يُصلِّى، ولا تُكره صلاتُه؛ لأن انتظاره لا فائدة منه.

كذلك لو أُحضر إليه طعام هو مِلْكه، لكن عنده ظالم يمنعه من أكله، فهنا لا يُكره له أن يُصلِّي؛ لأنه لا يستفيد مِن عدم الصَّلاةِ؛ لمنعه مِن طعامه حسًّا.

#### وخلاصة المسألة: أنها تحتاج إلى ثلاثة قيود:

- ١. حضور الطّعام.
- ٢. توقان النفس إليه.
- القُدْرة على تناوله شرعًا وحِسًّا.





#### فصل

## الصَّلاة ﴿ فِي أَركَانَ الصَّلاة

٣٠٥ / ٣٠٥ (أركانها: الْقِيَامُ. وَالتَّحْرِيمَةُ وَالْفَاتِحَةُ وَالرُّكُوعُ، وَالاَعْتِدَالُ عَنْهُ،...).

#### الشرح 🍅

قوله: «والاعتدال عنه» هذا هو الرُّكن الخامس. لو قال المؤلِّفُ: «الرفع منه» لكان أنسب؛ لأنه أسبق مِن الاعتدال، ولموافقة الحديث: «ثم ارفعْ حتى تعتدل قائماً»، لكنه رَحمَهُ الله عَدَلَ عن ذلك خوفاً مِن أن يُظنَّ بأن المراد بذلك مجرَّد الرَّفع، ولأن الفظ «الصحيحين»: «ثم ارفعْ حتى تعتدل قائماً».





### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

سَلَّمُ التَّحْمِيدُ، وَتَسْبِيحَتَا الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ، وَسُؤَالُ المَغْفِرَةِ وَالتَّحْمِيدُ، وَسُؤَالُ المَغْفِرَةِ وَالسُّجُودِ، وَسُؤَالُ المَغْفِرَةِ مَرَّةً مَرَّةً مَرَّةً، وَيُسَنُّ ثَلاثًا، وَالتَّشَهُدُ الأَوَّلُ، وَجَلْسَتُهُ. وَمَا عَدَا الشَّرَائِط، وَالأَرْكَانِ، وَالْوَاجِبَاتِ المَذْكُورَة سُنَّة، فَمَنْ تَرَكَ الشَّرَائِط، وَالأَرْكَانِ، وَالْوَاجِبَاتِ المَذْكُورَة سُنَّة، فَمَنْ تَرَكَ شَرُكَ شَرُطًا لِغَيْرِ عُذْرٍ غَيْرَ النِّيَّةِ فَإِنَّهَا لاَ تَسْقُط بِحَالٍ،.....).

### 🕸 الشرح

قوله: «فمن ترك شَرْطًا لغير عُذر غير النية فإنها لا تسقط بحال» المؤلِّف رَحَمُهُ الله الستثنى «النية»؛ لأن النية محلُّها القلب، ولا يمكن العجز عنها، لكن في الحقيقة يمكن النسيان فيها، مثل أن يأتي الإنسان ليصلِّي الظُّهر، ثم يغيب عن خاطره نيةُ الظهر، وينوي العصر، وهذا يقع كثيراً، فهل تصحُّ صلاته أم لا؟

الجواب: لا تصحُّ؛ لأنه عَيَّنَ خِلاف فَرْضِ الوقت، فلا تصحُّ؛ لأن النيَّة لا تسقط بحال.







بقي أن يُقال: لو صَلَّى الإِنسان قبل الوقت، وهو يظنُّ أن الوقت قد دخل، فما حكم صلاته؟

الجواب: صلاته لا تجزئه عن الفرض، ويجب عليه إعادة الصلاة بعد دخول الوقت، وهذا مما يُستدرك على المؤلّف؛ لأن ظاهر قوله: «لغير عذر» أن هذه الصورة التي ذكرت تصحُّ فيها الصلاة، مع أن الصلاة لا تصحُّ، فكلام المؤلّف فيه شيء مِن الاستدراك على حسب التفصيل الذي ذكرنا.







# اب سجود السُّهو ﴾

سَ ٢٥٠ (وَإِنْ سَبَّحَ بِهِ ثِقَتَ انِ فَأَصَرَّ، وَلَمْ يَجْزِمْ بِصَوَابِ نَفْسِهِ بَطْلَتْ صلاَّتُهُ، وَصَلاَّةُ مَنْ تَبِعَهُ عَالِماً لاَ جَاهِلاً أَوْ نَفْسِهِ بَطْلَتْ صلاَّتُهُ، وَصَلاَّةُ مَنْ تَبِعَهُ عَالِماً لاَ جَاهِلاً أَوْ نَفْسِهِ بَطْلَ مَنْ فَارَقَهُ. وَعَمَلٌ مُسْتَكُثَرٌ عَادَةً مِنْ غَيْرِ جِنْسِ نَاسِيًا، وَلاَ مَنْ فَارَقَهُ. وَعَمَلٌ مُسْتَكُثَرٌ عَادَةً مِنْ غَيْرِ جِنْسِ الصَّلاَةِ يُبْطِلُهَا عَمْدُهُ وَسَهُوهُ،...).

### 🕸 الشرح

وقوله: «عملٌ مستكثرٌ» أي: محكوم بكثرته، ولو عَبَّرَ المؤلِّفُ بقوله: «كثير» لأغنى عن قوله مستكثر؛ لأن المعنى واحد.

وقوله: «من غير جنس الصلاة» يحتاج إلى زيادة قَيد، وهو: أن يكون متواليًا لغير ضرورة؛ لأنه إذا كان لضرورة فإنه لا يبطل الصّلة ولو كَثُرَ لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْرُكُبَانًا ﴾ الصّلة ولو كَثُر لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْرُكُبَانًا ﴾ [سورة البقرة: آية ٢٣٩]، ومعلوم أن الرِّجَال سيكون منهم عملٌ كثير، والرِّجَال: الذين يمشون على أرجلهم.





# اب صَلاة التَّطوُّع ﴾

مَّ الْسَتِسْقَاءُ، ثُمَّ اسْتِسْقَاءُ، ثُمَّ ارْقِيْح، ثُمَّ وِترُ. كُفُ وِترُ. يُفْعَلُ بَيْنَ العِشَاءِ وَالفَجْرِ،...) إلى قوله: (ثُمَّ السُّنَنُ الرَّاتِبَةُ: يُفْعَلُ بَيْنَ العِشَاءِ وَالفَجْرِ،...) إلى قوله: (ثُمَّ السُّنَنُ الرَّاتِبَةُ: رَكَعَتَانِ بَعْدَ المَغْرِبِ، وَرَكْعَتَانِ بَعْدَ المَغْرِبِ، وَرَكْعَتَانِ بَعْدَ المَغْرِبِ، وَرَكْعَتَانِ بَعْدَ المَغْرِبِ،

### الشرح 🕸

قوله: «ثم السنن» أي: بعد التَّراويح السُّنَن الراتبة، وفي هذا شيء مِن النَّظر؛ لأنه مرَّ بنا في أوَّلِ كتابِ التَّطوعِ قولُ المؤلِّفِ: «آكدها كسوف، ثم استسقاء، ثم تراويح، ثم وِتر»، فجعل الوِترَ يلي التراويح، ويُجاب عن ذلك بأحد وجهين:

إمَّا أَنْ تكون «ثم السُّنَن الراتبة» للتَّرتيب الذِّكري.

وإما أن يكون العطفُ يلي قوله: «ثم وِتر»، أي: ثم يلي الوِتر السُّنَن الرَّواتب، فتكون السُّنن الرواتب في المرتبة الخامسة.







### اب صلاة الجماعة الجماعة

### فَصْلٌ

الأَوْلَى بِالإِمَامَةِ الأَقْرَأُ الَعالِمُ فِقْهَ صَلاَتِهِ، ثُمَّ الأَقْدَمُ فِقْهَ صَلاَتِهِ، ثُمَّ الأَفْقَهُ، ثُمَّ الأَسْنُّ، ثُمَّ الأَشْرَفُ، ثُمَّ الأَقْدَمُ هِجْرَةً،...).

قوله: «ثـم الأشرف» ترتيبُ المؤلِّفُ: الأقرأ، ثـم الأفقه، ثم الأسَنُّ، ثم الأشرفُ في المرتبة الرابعة، أي: الأشرفُ نسَباً؛ فالقرشيُّ مقدَّمٌ على غيرِه مِن قبائلِ العربِ، والهاشميُّ مقدَّمٌ على القُرشيُّ الذي ليس مِن بني هاشم، فالأشرفُ مقدَّمٌ على غيرِه، القُرشيِّ الذي ليس مِن بني هاشم، فالأشرفُ مقدَّمٌ على غيرِه، لكن بعد المراتبِ الثلاثِ السابقةِ، أي: لو استووا في القِراءةِ وفي الفِقهِ - على كلام المؤلِّفِ - وفي السِّنِّ قُدِّمَ الأشرفُ.

والدليلُ: ما يُذكرُ عن رسولِ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّه قال: «قَدِّمُوا قريشًا، ولا تَقَدَّموها»، ولكن يُجاب عن هذا الحديث بجوابين:

الأول: الضعف، فإنَّ الحديثَ ضعيفٌ، والضعيفُ لا تقومُ به حُجَّةٌ، ويقوِّي ضعفَه قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ به حُجَّةٌ، ويقوِّي ضعفَه قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْ ثَلُ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَإِنَّ ٱكَمَ مَكُمْ عِندَ ٱللهِ أَنْقَنَكُمُ أَإِنَّ ٱللهَ عَلِيمُ





خَبِيرٌ اللهِ اللهِ المجرات: آية ١٣] والصَّلاةُ عِبادة وطاعة؛ لا يُقدَّمُ فيها إلا مَن كان أُولى بها عند اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

الثاني: إنْ صَحَّ الحديثُ فالمرادُ تقديمُ قُريشٍ بالإمامةِ العُظمى. أي: بالخِلافةِ، ولهذا ذهبَ كثيرٌ مِن العلماءِ إلى أنَّ مِن شرطِ الإمامِ الأعظمِ أن يكونَ قُرشيًّا، أما إمامةُ الصلاةِ فهي إمامةٌ صُغرى في شيءٍ معيَّنٍ مِن شرائع الدِّين، فلا تدخلُ في هذا الحديثِ.

والصَّحيحُ إسقاطُ هذه المرتبةِ، أعني: الأشرفيَّةَ، وأنَّه لا تأثير لها في باب إمامةِ الصَّلاةِ.

قوله: «ثم الأقدم هجرة» الأقدم هجرة بعدَ الأشرف، فيكون في المرتبة الخامسة، وهذا الترتيبُ ضعيفٌ لمخالفتِه قولَ النّبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَوَمُّ القومَ أقرَوُهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواءً فأعلَمُهُمْ بالسُّنَة، فإنْ كانوا في السُّنَّة سواءً فأقدَمُهم هِجرة، فإنْ كانوا في السُّنَّة سواءً فأقدَمُهم هِجرة، فإنْ كانوا في السُّنَة سواءً فأقدَمُهم وبعل فإن كانوا في الهجرة سواءً فأقدَمُهم سلماً» أي: إسلاماً، فجعلَ النّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الأقدمَ هجرةً في المرتبة الثالثة.





### اب صلاة أهل الأعذار

السَّفِينَةِ وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى السَّفِينَةِ وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى السَّفِينَةِ وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى الرَّاحِلَةِ خَشْيَةَ التَّأَذِي لاَ عَلَى الرَّاحِلَةِ خَشْيَةَ التَّأَذِي لاَ لِلْمَرَض...).

قوله: «لا للمرض» يعني: لا تصح الفريضة على الراحلة للمرض؛ لأن المريض يمكنه أن ينيخ الراحلة وينزل على الأرض ويصلِّي، ولكن إذا علمنا أن هذا المريض لو نزل لم يستطع الركوب؛ لأنه ليس عنده من يرُكبه – وهذا قد يقع – فيصلِّي على الراحلة؛ لأن هذا أعظم من التأذي بالمطر وأخطر.

فقول المؤلف: «لا للمرض» ليس على إطلاقه، بل نقول: لا للمرض إذا كان يمكنه أن ينزل ثم يركب على الراحلة، أما إذا كان لا يمكنه فله أن يصلِّي على الراحلة للمرض؛ لأن ذلك أشد من الوحل وشبهه.







### اب صلاة الجمعة الجمعة

# ه / ٢٢ (وَلاَ يَجُوزُ لِمَنْ تَلْزَمُهُ السَّفَرُ فِي يومِهَا بَعْدَ النَّوَالِ....).

قوله: «ولا يجوز لمن تلزمه السفر في يومها بعد الزوال»، السفر: فاعل يجوز، أي: لا يجوز السفر في يوم الجمعة بعد الزوال لمن تلزمه، سواء كانت تلزمه بنفسه، أو بغيره؛ وذلك أنه بعد الزوال دخل الوقت بالاتفاق، والغالب أنه إذا دخل الوقت يحضر الإمام فيؤذن للجمعة وتصلى، فيحرم أن يسافر.

### فإذا قال قائل: ما الدليل على التحريم؟

فالجواب: قوله تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [سورة الجمعة: آية ٩]، فأمر بالسعي إليها، وترك البيع، وكذا يترك السفر؛ لأن العلة واحدة، فالبيع مانع من حضور الصلاة، والسفر كذلك مانع من حضور الصلاة، والسفر كذلك مانع من حضور الصلاة، والبيع مانع من حضور المحكم بالزوال؛ لأن الزوال هو سبب وجوب الجمعة؛ إذ إنه يدخل به الوقت، ودخول الوقت سبب،





فعلق الحكم بالسبب.

والأوْلَى: أن يعلق الحكم بما علقه الله به وهو النداء إلى الجمعة؛ لأنه من الجائز أن يتأخر الإمام عن الزوال، ولا يأتي إلا بعد الزوال بساعة، فلا ينادى للجمعة إلا عند حضور الإمام، لذلك نقول: المعتبر النداء، وما مشى عليه المؤلف يشبه من بعض الوجوه قولهم: من باع نخلاً بعد أن تشقق فثمرته للبائع، مع أن النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «من باع نخلاً بعد أن تؤبر أي: تلقح وذلك بوضع اللقاح فيها فثمرتها للبائع» فعلقوا الحكم على التشقق، بوضع اللقاح فيها فثمرتها للبائع، فعلق الحكم على التشقق، قالوا: لأن التشقق هو سبب التأبير فعلق الحكم به.

والجواب: أن النبي صَالِّلُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عليه الحكم بالتأبير، فلا يمكن أن نلغي ما علق الشارع الحكم عليه، ونعتبر شيئا آخر، كذلك هنا علق الحكم بالأذان، فإذا علق الحكم بالأذان فلا يمكن أن نتجاوز ونعلقه بالزوال، ولكن الغالب أن الإمام يحضر إذا زالت الشمس.







# 

هُ ١٨ (يُشْتَرَطُ لِصِحَّتِهَا شُرُوطٌ لَيْسَ مِنْهَا إِذْنُ الإِمَامِ، وَأَوَّلُهُ أَوَّلُهُ أَوَّلُ وَقْتِ صَلاَةِ العِيدِ، وَآخِرُهُ آخِرُ أَخِرُ وَقْتِ صَلاَةِ العِيدِ، وَآخِرُهُ آخِرُ وَقْتِ صَلاَةِ العِيدِ، وَآخِرُهُ آخِرُ وَقْتِ صَلاَةِ العَيدِ، وَآخِرُهُ آخِرُ وَقْتِ صَلاَةِ الطَّهْرِ...).

### الشرح 🕸

قوله: «وأوله أول وقت صلاة العيد» هذه إحالة على معدم؛ لأن طالب العلم الذي ابتدأ الكتاب، ومشى عليه لم يعرف وقت صلاة العيد، فباب صلاة العيدين بعد صلاة الجمعة، فإذاً تكون الإحالة على معدم.

وإن قلنا: إن باب العبادات يعتبر شيئًا واحداً فالإحالة على مليء؛ لأن أول العبادات وآخرها واحد.

وعلى كلِّ حال فالـذي ينبغي لمن يؤلف أن لا يحيل إلا على شيء معلوم سابق، فلا يحيل على شيء لم يأت بعد.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



وعلى كل حال، أول وقت صلاة الجمعة: بعد ارتفاع الشمس قيد رمح أي: قدر رمح، والرمح حوالي متر، فلنا أن نصليها من حين أن ترتفع الشمس قدر رمح.





### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

٥/ ١٠٦ (وَلاَ يَجُونُ الكَلاَمُ وَالإِمَامُ يَخْطُبُ إِلاَّ لَهُ، أَوْ لِمَنْ يُخْطُبُ إِلاَّ لَهُ، أَوْ لِمَنْ يُكَلِّمُهُ لِمَصْلَحَةٍ...).

### الشرح 🕸

قوله: «والإمام يخطب»، التعبير الدقيق أن يقال: «والخطيب يخطب»؛ لأنه قد يخطب غير الإمام، فربما يكون الإمام لا يجيد الخطبة؛ فيقوم بالخطبة واحد ويصلي آخر، وهذا هو مراد المؤلف رحمَهُ الله لكن ذكر الإمام بناء على الغالب.







### المؤلف رَحَهُ اللَّهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ:

٥/ ٢٨٩ (وَلاَ يُغَسَّلُ شَهِيدٌ وَمَقْتُ ولُ ظُلْماً إِلاَّ أَنْ يَكُونَ جُنْبًا...).

### الشرح 🕸

قوله: «إلا أن يكون جنبًا» إذا كان المتن: «ولا يغسل شهيد معركة ومقتول ظلمًا» فإن مقتضى القاعدة النحوية أن يقال: «إلا أن يكونا جنباً»؛ لأن العطف بالواو يجعلهما شيئين، فيجب أن يكون الضمير عائداً على شيئين بصيغة المثنى، ولكنه في (الروض المربع) جعل المقتول ظلمًا شرحًا، وهذا هو الذي يناسب العبارة «إلا أن يكون جنباً» أي: إلا أن يكون الشهيد جنباً؛ فإن كان الشهيد جنبًا فإنه يغسل، وكذلك لو استشهدت امرأة أو قتلت ظلمًا على المذهب، وكانت حائضًا ولم تغتسل من الحيض، فإنها كذلك تغسل، هذا ما ذهب إليه المؤلف.





ولكن ظاهر الأخبار أنه لا فرق بين الجنب وغيره، فإن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يغسل الذين قُتلوا في أحد.

أما ما يُذكر من أن حنظلة بن عبد الله رَضَّالِللهُ عَنهُ غسلته الملائكة، فهذا إن صح فليس فيه دليل على أنه يغسله البشر؛ لأن تغسيل الملائكة له ليس شيئًا محسوسًا بماء يطهر، بل إن صح فهو من باب الكرامة، وليس من باب التكليف.

فالصحيح أنه لا يغسل، سواء أكان جنبًا أم غير جنب؛ لعموم الأدلة، ولأن الشهادة تكفّر كل شيء، ولو قلنا بوجوب تغسيله إذا كان جنبً لقلنا بوجوب وضوئه إذا كان محدثًا حدثًا أصغر؛ ليكون على طهارة، ولم يقولوا به.







### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

م ٢٩٣ (وَإِنْ سَقَطَ عَنْ دَابَّتِهِ، أَوْ وُجِدَ مَيتًا، وَلاَ أَثَرَ بِهِ، أَوْ حُمِلَ فَأَكَلَ أَوْ طَالَ بَقَاؤُهُ عُرْفًا؛ غُسِّلَ وَصُلِّى عَلَيْهِ).

### 🕸 الشرح

قول المؤلف: «أو حُمل فأكل» ظاهره: أنه إذا لم يحمل فأكل، ثم مات فإنه شهيد لا يغسل، وعبارة بعض الفقهاء: «أو جرح فأكل»، وهذه العبارة الأخيرة أعم مما إذا حُمل أم لم يُحمل.

والأقرب: أنه إذا أكل سواء حمل أم لم يحمل، فإن أكله دليل على أن فيه حياة مستقرة؛ فيغسّل ويكفّن.







## المناس المناس المناس

مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَّا فَأَحْيِهِ عَلَى الثَّالِثَةِ فَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحَيِّنَا وَمَيِّتِنا، وَشَاهِدنَا وَخَائِبِنَا، وَصَغِيرِنا وَكَبِيرِنَا، وَذَكَرِنَا وَأُنْثَانَا، وَمَيِّتِنا، وَشَاهِدنَا وَمَثْوَانَا، وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَّا فَأَحْيِهِ عَلَى الإِسْلامِ والسُّنَّةِ، وَمَنْ تَوَفَّيتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّيتَهُ مِنَّا فَأَحْيِهِ عَلَى الإِسْلامِ والسُّنَّةِ، وَمَنْ تَوَفَّيتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّيتَهُ مِنَّا فَتُوفَّي لَهُ وَارْحَمْهُ،...).

### 🕸 الشرح

قوله: «وأنت على كل شيء قدير» تتمة للدعاء، ولكنها من زيادات بعض الفقهاء؛ لأنها لم ترد في الحديث الوارد عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وقوله: «اللهم من أحييته منا فأحيه على الإسلام والسنة، ومن توفيته منا فتوفه عليهما»، هذه الصيغة لم ترد، والوارد: «اللهم من أحييته منا فأحيه على الإسلام، ومن توفيته منا فتوفه على الإيمان».

فالوارد عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُولى أَن من أحياه الله يحييه على الإيمان. على الإيمان.





### ك ٥/ ٣٤٢ (وَمَنْ فَاتَهُ شَيْءٌ مِنَ التَّكْبِيرِ قَضَاهُ عَلَى صِفَتِهِ....).

### 🕸 الشرح

قول المؤلف: «ومن فاته شيء من التكبير قضاه على صفته»، ظاهره: الوجوب.

وظاهره أيضًا: أنه يقضيه، سواء أخشي حمل الجنازة أم لم يخش.

ووجه ذلك: أنه إذا قُلدر أن الجنازة رُفعت قبل أن يتم، فإنه يدعو لها ولو في غيبتها للضرورة.

ولكن قيده الأصحاب رَحَهُ مُلِلله فقالوا: «ما لم يخش رفعها»، أي: إذا خشي الرفع تابع وسلَّم.

والغالب في جنائزنا أنها ترفع ولا يتأخرون فيها حتى يقضي الناس، وعلى هذا فيتابع التكبير ويسلِّم.

ومع هذا قالوا: «وله أن يسلم مع الإمام»؛ لأن الفرض سقط بصلاة الإمام، فما بعد صلاة الإمام يعتبر نافلة، والنافلة يجوز قطعها.





وقيل: بل يقضيها على صفتها، والدليل قوله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

«ما أدر كتم فصلوا وما فاتكم فأتموا»، فيلزم من هذا أن يتمه على صفته.

### إذاً أحوال المسبوق في صلاة الجنازة ثلاث حالات:

- \* الأولى: أن يمكنه قضاء ما فات قبل أن تحمل الجنازة فهنا يقضي، ولا إشكال فيه؛ لعموم قوله عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: «ما فاتكم فأتموا».
- الثانية: أن يخشى من رفعها فيتابع التكبير، وإن لم يدع إلا دعاء قليلاً للميت.
- الثالثة: أن يسلم مع الإمام، ويسقط عنه ما بقي من التكبير.
   وعلّته: أن الفرض سقط بصلاة الإمام، فكان ما بقي مخيراً
   فهه.

ومع هذا فليس هناك نص صحيح صريح في الموضوع؛ أعني سَلاَمَهُ مَعَ الإمام، أو متابعته التكبير بدون دعاء، لكنَّهُ اجتهاد من أهل العلم رَحَهُمُ اللهُ.





### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

هُ القَبْرِ وَعَلَى القَبْرِ وَعَلَى القَبْرِ وَعَلَى القَبْرِ وَعَلَى عَلَى القَبْرِ وَعَلَى غَلَي عَلَى القَبْرِ وَعَلَى غَائِبِ بِالنِّيَّةِ إِلَى شَهْرٍ...).

### الشرح 🎕

قوله: «وعلى غائب بالنية إلى شهر» أي: يصلى على الغائب، وعلى القبر إلى نهاية شهر.

والدليل على ذلك: أن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ: «صلى على قبر إلى شهر شهر»، ولكن كون الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ صلى على قبر له شهر لا يدل على التحديد؛ لأن هذا فعل وقع اتفاقًا ليس مقصوداً، وما فعل اتفاقًا فليس بدليل اتفاقًا؛ لأنه لم يقصد.

والصحيح: أنه يُصلى على الغائب ولو بعد شهر، ونصلي على القبر أيضاً ولو بعد الشهر.

إلا أن بعض العلماء قيده بقيد حسن فقال: بشرط أن يكون هذا المدفون مات في زمن يكون فيه هذا المصلى أهلاً للصلاة.





مثال ذلك: رجل مات قبل عشرين سنة، فخرج إنسان وصلى عليه وله ثلاثون سنة فيصح؛ لأنه عندما مات كان للمصلي عشر سنوات، فهو من أهل الصلاة على الميت.

مثال آخر: رجل مات قبل ثلاثين سنة، فخرج إنسان وله عشرون سنة ليصلي عليه فلا يصح؛ لأن المصلي كان معدوماً عندما مات الرجل، فليس من أهل الصلاة عليه.

ومن ثم لا يشرع لنا نحن أن نصلي على قبر النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ومن ثم لا يشرع لنا نحن أن نصلي على وما علمنا أن أحداً من الناس قال: إنه يشرع أن يصلي الإنسان على قبر النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أو على قبور الصحابة، لكن يقف ويدعو.







ه ٥ / ٣٦٥ (وَيُرْفَعُ الْقَبْرُ عَنِ الأَرْضِ قَدْرَ شِبْرٍ مُسَنَّمًا، وَيُكْرَهُ تَجْضِيصُهُ، وَالْبِنَاءُ عليه، وَالْكِتَابَةُ، والجُلُوسُ، وَالْوَطْءُ عَلَيْهِ، والاتِّكَاءُ إِلَيْهِ...).

### 🕸 الشرح

قوله: «ويكره»، المكروه في اصطلاح الفقهاء هو: الذي يثاب تاركه امتثالاً، ولا يعاقب فاعله، وهو كراهة التنزيه، لا كراهة التحريم.

قوله: «تجصيصه» أي: أن يوضع فوقه جص؛ لأن هذا داخل في تشريفه، وقد قال على بن أبي طالب رَضَالِللَهُ عَنْهُ لأبي الهياج الأسدي: «ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سوّيته».

قوله: «والبناء عليه»؛ لأن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نهى عن ذلك، والاقتصار على الكراهة في هاتين المسالتين فيه نظر؛ لأن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نهى عن ذلك، أي: عن تجصيصها، وعن البناء عليها»، والأصل في النهي التحريم؛ ولأن هذا وسيلة إلى الشرك، فإنه إذا بنى عليها عُظمت، وفي النهاية ربما تُعبد من دون الله؛ لأن





الشيطان يَجُرُّ بني آدم، من الصغيرة إلى الكبيرة، ومن الكبيرة إلى الكفر.

فالصحيح: أن تجصيصها والبناء عليها حرام.

وقد قال بعض المتأخرين: إن الفقهاء أرادوا بالكراهة هنا كراهة التحريم، ولكن هذا غير مسلم؛ لأن هذا خلاف اصطلاحهم.

قوله: «والكتابة» أي: على القبر، سواء كتب على الحجر المنصوب عليه، أو كتب على نفس القبر؛ لأن ذلك يؤدي إلى تعظيمه، وتعظيم القبور يخشى أن يوصل صاحبَه إلى الشرك.

وظاهر كلام المؤلف رَحمَهُ اللهُ: أن الكتابة مكروهة، ولو كانت بقدر الحاجة، أي حاجة بيان صاحب القبر؛ درءاً للمفسدة.

وقال شيخنا عبد الرحمن بن سعدي رَحْمَهُ اللهُ: المراد بالكتابة: ما كانوا يفعلونه في الجاهلية من كتابات المدح والثناء؛ لأن هذه هي التي يكون بها المحظور، أما التي بقدر الإعلام، فإنها لا تكره.

قوله: «والجلوس والوطء عليه»، أي: الجلوس على القبر مكروه وعلى كلام المؤلف كراهة تنزيه.





والصواب: أنه محرم؛ فإن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نهى عن الجلوس على القبر وقال: «لأن يجلس أحدكم على جمرة فتخرق ثيابه فتمضى إلى جلده خير له من أن يجلس على القبر».

وكذلك الوطء عليه، فيرى المؤلف: أنه مكروه.

والصحيح: أنه حرام؛ لأن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ نهى عن ذلك، ولأنه امتهان لأخيه المسلم.

قوله: «والاتكاء إليه»، أي: أن يتكئ على القبر فيجعله كالوسادة له؛ لأن في هذا امتهاناً للقبر.

وانظر كيف نهى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أن يجصص القبر، وأن يبنى عليه، وأن يكتب عليه، وأن يوطأ عليه»، حيث جمع في هذا النهي بين ما يكون سببًا للغلو فيه، وسببًا لامتهانه.

فالغلو: في البناء، والتجصيص، والكتابة.

والامتهان: في الوطء؛ من أجل أن يعامل الناس أهل القبور معاملة وسطًا، لا غلو فيها ولا تفريط.

الصفة الثانية: أن يقرأ على القبر أي عند القبر؛ ليسمع صاحب القبر فيستأنس به. فيقول المؤلف: إن هذا غير مكروه.





ولكن الصحيح: أنه مكروه، فنفي الكراهة إشارة إلى قول من قال بالكراهة، والصحيح أن القراءة على القبر مكروهة، سواء كان ذلك عند الدفن أو بعد الدفن؛ لأنه لم يعمل في عهد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ولا عُهد عن الخلفاء الراشدين، ولأنه ربما يحصل منه فتنة لصاحب القبر، فاليوم يقرأ عنده رجاء انتفاع صاحب القبر، وغداً يقرأ عنده رجاء القبر، ويرى أن القبر، وغده أفضل من القراءة في المسجد؛ فيحصل بذلك فتنة.

مسألة مهمة: قراءة (يس) على الميت بعد دفنه بدعة، ولا يصح الاستدلال لذلك بقوله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اقرؤوا على موتاكم يس»؛ لأنه لا فائدة من القراءة عليه وهو ميت، وإنما يستفيد الشخص من القراءة عليه ما دامت روحه في جسده، ولأن الميت محتاج للدعاء له؛ ولهذا أمر النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من حضر الميت أن يدعو له، وقال: «فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون».





### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

هُ \ ٣٧٨ (وَأَيُّ قُرْبَةٍ فَعَلَهَا، وَجَعَلَ ثَوَابَهَا لِمَيِّتٍ مُسْلِمٍ أَوْ حَعَلَ ثَوَابَهَا لِمَيِّتٍ مُسْلِمٍ أَوْ حَيِّ نَفَعَهُ ذَلِكَ....).

### الشرح 🎕

قوله: «وأي قربة فعلها وجعل ثوابها لميت مسلم أو حي نفعه ذلك»، هذه قاعدة في إهداء القُرب للغير، هل هو جائز، وهل ينفع الغير أو لا ينفع؟

يقول المؤلف في هذه القاعدة: «أي قربة فعلها أي: جميع أنواع القربات إذا فعلها وجعل ثوابها لميت مسلم أو حي نفعه ذلك» ولو قال رَحمَدُ الله: «لمسلم ميت أو حي» لكان أحسن؛ لأن قوله: «لميت مسلم أو حي» قد يقول قائل: أو حي مسلم أو كافر، لكن لو قال: لمسلم ميت أو حي، لكان أوضح، وهذا مراده بلا شك.





# كِتَابُ الزَّكَاةِ

# 

ك ٦/ ٨٣ (وَيَجِبُ العُشْرُ عَلَى مُسْتَأْجِر الأرْض دُونَ مَالِكِهَا...).

### الشرح 🎕

قوله: «ويجب العشر على مستأجر الأرض، دون مالكها» أي: أنَّ زكاة الثمر، وزكاة الحبوب تجب على المستأجر دون المالك، ولو قال المؤلف: «وتجب زكاة الثمر والحبوب على المستأجر دون المالك» لكان أعم من قوله: «ويجب العشر»؛ لأن العشر قد يكون واجبًا، وقد يكون الواجب نصف العشر، لكن المؤلف اختار هذا اللفظ؛ لأن غالب الأراضي بعد الفتوحات الإسلامية تسقى بالأنهار بلا مؤونة، فيعبر أهل العلم عن زكاة الحبوب والثمار بالعشر، ومرادهم وجوب الزكاة سواء كان الواجب العشر أو غيره.





# ابُ زَكَاةِ النَّقدَينِ ﴾

٦ ٢/ ١٢٥ (وَلاَ زَكَاةَ فِي حُلَيِّهِمَا المُعَدِّ لِلاسْتِعْمَالِ، أَوِ العَارِيَةِ،...).

### الشرح 🎕

قوله: «حليهما» أي: حلي الذكر والأنثى، ولكن لا بد من قيد وهـو الإباحـة؛ لأن المؤلف قال في آخر الـكلام: «أو كان محرماً ففيه الزكاة».

### فتسقط زكاة الحلي بشرطين:

- \* أولاً: أن يكون مباحاً.
- \* ثانيًا: أن يكون معداً للاستعمال، أو العارية، سواء استعمل
   وأعير، أو لم يستعمل ولم يعر.





# كِتَابُ الصِّيَامِ

الْمُوا بِشَهَادَةِ عَدْلٍ وَلَوْ أَنْشَى، فَإِنْ صَامُوا بِشَهَادَةِ عَدْلٍ وَلَوْ أَنْشَى، فَإِنْ صَامُوا بِشَهَادَةِ وَاحِدٍ ثَلاثِينَ يَوْمًا، فَلَمْ يُرَ الهِلاَلَ، أَوْ صَامُوا لأَجْلِ غَيْمٍ لَمْ يُرَ الهِلاَلَ، أَوْ صَامُوا لأَجْلِ غَيْمٍ لَمْ يُفْطِرُوا).

### الشرح 🕸

قوله: «برؤية عدل» وبعضهم يعبر بقوله: «برؤية ثقة» وهذا أعم. وفات المؤلف هنا أن يقول: قوي البصر، لكن لو أراد شخص أن يعتذر عن المؤلف، فيقول: إن العدل إذا كان ضعيف البصر فلا يمكن أن يشهد بما لا يرى. فنقول: هذا ليس بعذر؛ لأن العدل إذا توهم أنه رأى الهلال فسوف يصر على أنه رآه؛ لما عنده من الدين الذي يرى أنه من الواجب عليه أن يبلّغ ليصوم الناس أو يفطروا، لذلك فلا بد من إضافة: قوى البصر.





# ابُ الاعتِكَافِ ﴾

﴿ ١٩ ٥ ٥ (هُوَ لُزُومُ مَسْجِدٍ لِطَاعَةِ اللهِ تَعَالَى مَسْنُونُ، وَيَصِحُّ بِلاَ صَوْمٍ، وَيَلْزَمَانِ بِالنَّذْرِ، وَلاَ يَصِحُّ إِلاَّ فِي مَسْجِدٍ يُجَمَّعُ بِلاَ صَوْمٍ، وَيَلْزَمَانِ بِالنَّذْرِ، وَلاَ يَصِحُّ إِلاَّ فِي مَسْجِدٍ يُجَمَّعُ فِيهِ، إِلاَّ المَرْأَةُ فَفِي كُلِّ مَسْجِدٍ، سِوَى مَسْجِدِ بَيْتِهَا....).

### الشرح 🕸

قوله: «ولا يصح إلا في مسجد يجمّع فيه» كلمة (يجمع فيه) فيه اليهام؛ لأننا لا ندري هل المراد تقام فيه الجمعة، أو تقام فيه الجماعة؟ والجواب: أن تقام فيه الجماعة، ولا يشترط أن تقام فيه الجمعة.





# ابُ المُواقِيْتِ ﴾

الْحِلِّ.....). وَمَنْ حَجَّ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً فَمِنْهَا، وَعُمْرَتُهُ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً فَمِنْهَا، وَعُمْرَتُهُ مِنْ اللهِ المِلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ المَا المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا ال

### الشرح 🎕

وقول المؤلف: «ومن حج من أهل مكة فمنها» ليس له مفهوم أعني قوله: «من أهل مكة»؛ فإن من حج من مكة من أهلها وغيرهم فإحرامهم من مكة، ولو كانت العبارة: «ومن حج من مكة فمنها» لشملت أهل مكة وغيرهم، لكنه رَحْمَدُ اللهُ تبع غيره في العبارة فقال: «من حج من أهل مكة وغيرهم».





# ابُ الإِحْرَامِ ﴾

ك ٨٨ (وَعَلَى الأَفْقِيِّ دَمٌ....).

### الشرح 🍅

وقوله: «دم» الدم هنا يطلق على الذبيحة؛ لأنه يراق دمها، ولو أن المؤلف قال: (هدي) لكان أجود؛ ليطابق الآية، قال الله تعالى: ﴿فَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُهْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّفَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْي ﴿ [سورة البقرة: آية ١٩٦].





# ابُ مَحْظُورَاتِ الإِحْرَامِ ﴾ أب مَحْظُورَاتِ الإِحْرَامِ

الله الما (وَإِنْ لَبِسَ ذَكَرٌ مَخِيْطًا فَدَى....).

### ه الشرح

وقوله: «وإن لبس ذكر مخيطًا» عبر بلبس المخيط، ولكن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله أعطي جوامع الكلم لم يعبر بلبس المخيط مع أنه أعم مما عينه، وإنما ذكر أشياء معينة عينها بالعد، وكان ينبغي للمؤلف وغيره من المؤلفين أن يذكروا ما ذكره النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، كما ذكرنا فيما سبق أن المحافظة على لفظ النص حتى في سياق الأحكام أولى.

ويذكر أن أول من عبَّر بلبس المخيط إبراهيم النخعي رَحْمَدُالله، وهو من فقهاء التابعين؛ لأنه في الفقه أعلم منه في الحديث، ولهذا يعتبر فقيها، فقال: «لا يلبس المخيط»، ولما كانت هذه العبارة ليست واردة عن معصوم صار فيها إشكال:

- \* أولاً: من حيث عمومها.
- \* والثاني: من حيث مفهومها.







لأننا إذا أخذنا بعمومها حرمنا كل ما فيه خياطة؛ لأن المخيط اسم مفعول بمعنى مخيوط، ولأن هذه العبارة توهم أن ما جاز لبسه شرعاً في الإحرام إذا كان فيه خياطة فإنه يكون ممنوعاً، أي: لو أن الإنسان عليه رداء مرقع، أو رداء موصول وصلتين بعضهما ببعض، فهل هو مخيط أو لا؟

الجواب: هو لغة مخيطٌ خِيْطَ بعضه ببعض، وهذا ليس بحرام، بل هو جائز.

فالتعبير النبوي أولى من هذا؛ لأن فيه عدًّا وليس حدًّا، وليس فيه إيهام.







### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

وَعَلَيْهِ بَدَنَةٌ، لَكَنْ يُحْرِمُ الْمُبَاشَرَةُ، فَإِنْ فَعَل فَأَنْزَلَ لَمْ يَفْسُدْ حَجُّهُ، وَعَلَيْهِ بَدَنَةٌ، لَكَنْ يُحْرِمُ مِن الحِلِّ لِطَوَافِ الفَرْضِ..).

### 🕸 الشرح





### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

البُرْقُع والقُفَّازَين، وَتَغْطِيةَ وَجْهِهَا، وَيُبَاحُ لَهَا التَّحلِّي).

### 🕸 الشرح

قوله: «وتجتنب البرقع»، لو قال المؤلف: «البرقع، والنقاب» أو قال: النقاب فقط لكان أحسن، وإنما اقتصر على البرقع فقط؛ لأن البرقع للزينة، والنقاب للحاجة.

فالنقاب تستعمله المرأة فتغطي وجهها، وتفتح فتحة بقدر العين لتنظر من خلالها، والبرقع تجمل، فهو يعتبر من ثياب الجمال للوجه، فهو إذاً نقابٌ وزيادة، وعلى هذا، فنقول: النقاب حرام على المحرمة.

ودليل ذلك قول النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ: «ولا تنتقب المرأة»، وإذا نهيت المرأة المحرمة عن النقاب فنهيها عن البرقع في باب أولى.





# ابُ الفِدْيَةِ ﴾

الهَدْيُ فَإِنْ عَدِمَهُ الهَدْيُ فَا اللهَ الهَدْيُ فَإِنْ عَدِمَهُ فَا إِنْ عَدِمَهُ فَا إِنْ عَدِمَهُ فَصِيَامُ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ، وَالأَفْضَلُ كَوْنُ آخِرِهَا يَوْمَ عَرَفَةَ وَسَبْعَة إِذَا رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ....).

### الشرح 🕸

قوله: «وأما دم متعة وقران، فيجب الهدي» المؤلف رَحْمُهُ ٱلله أدخل دم المتعة والقران بين المحظورات، وهذا من حيث التنظيم التأليفي فيه نظر، فينبغي أن يجعل كل صنف مع صنفه، والأمر في هذا سهل من حيث التنظيم، لكنه محل نظر من حيث الحكم؛ لأن دم المتعة ليس فدية ولا كفارة، بل هو دم نسك وشكر لله تعالى، ولهذا سماه الله هديًا، وأبيح للإنسان أن يأكل منه.

فالمتعة والقران يجب فيهما هدي، فإن عدمه صام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله على سبيل الترتيب، وليس على سبيل التخيير، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ فَهَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحُجْ فَمَا



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ أَللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُ فَمَنَ لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ تَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [سورة البقرة: آية ١٩٦].

وقوله تعالى: ﴿فَا اُسْتَلْسَرَ مِنَ الْهَدِي ﴾ [سورة البقرة: آية ١٩٦] باعتبار الوجود، لا باعتبار الهدي نفسه، ولهذا لا يجزئ من الهدي إلا ما جمع شروط الهدي.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

المُحْصَرُ إِذَا لَمْ يَجِدْ هَدِيًا صَامَ عَشَرَةً ثُمَّ يَجِدْ هَدِيًا صَامَ عَشَرَةً ثُمَّ عَشَرةً ثُمَّ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

#### الشرح 🕸

قوله: «والمحصر إذا لم يجد هدياً صام عشرة»، المؤلف رَحْمَدُ ألله طوى ذكر التصريح بالهدي مع أنه موجود بنص القرآن، ففهم وجوب الهدي من كلام المؤلف، لا بالتصريح لكن باللازم؛ لقوله: «إذا لم يجد هدياً»، فالمحصر يجب عليه الهدي بنص القرآن، قال تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرَ تُمُ فَا ٱسْتَيْسَرَمِنَ الْمُدِي ﴾ [سورة البقرة: آية ١٩٦].







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

ك ٢٠٣/٧ (وَكُلُّ هَدْي، أَوْ إِطْعَامِ فَلِمَسَاكِينِ الحَرَمِ....).

#### الشرح 🅸

قوله: «فلمساكين الحرم»، أي: فيصرف إلى مساكين الحرم، وهـذا ليس على إطلاقه في كل هدي؛ لأن هـدي المتعة والقران هدي شكران؛ فلا يجب أن يصرف لمساكين الحرم، بل حكمه حكم الأضحية، أي: أنه يأكل منه ويهدي، ويتصدق على مساكين الحرم.

فلو ذبح الإنسان هدي التمتع والقران في مكة، ثم خرج بلحمه إلى الشرائع، أو إلى جدة أو غيرها فلا بأس، لكن يجب أن يتصدق منه على مساكين الحرم.







# ابُدُخُولِ مَكَّةً ﴾

#### فَصْلُ

ك ٧٧ ٢٧٣ (فَإِنْ بَدَأ بِالمَرْوَةِ سَقَطَ الشَّوْطُ الأَوَّلُ....).

#### الشرح 🎕

مسألة: لم يذكر المؤلف اشتراط النية، فالنية في السعي كالنية في الطواف، وقد سبق أن القول الراجح أنه لا يشترط له نية؛ لأن النسك الذي هو فيه يعين أنه للعمرة أو الحج، وكذلك نقول في السعي.







## ابُ صِفَةِ الحَجِّ والعُمْرَة ﴾

هُ ٧/ ٣٠٠ (وَمَنْ وَقَفَ نَهَاراً وَدَفَع قَبلَ الغُروبِ وَلَمْ يَعُدُ قَبْلَهُ فَعُلَيْهِ دَمْ...).

#### الشرح 🕸

وقوله: «ولم يعد قبله»، ظاهره أنه لو عاد بعد الغروب فعليه دم، مع أن ما بعد الغروب وقت للوقوف، وهذا أحد القولين في المذهب، لكن فيه شيء من مخالفة القواعد؛ لأنه إذا عاد بعد الغروب فقد عاد في وقت الوقوف، فمقتضى القياس أنه لا شيء عليه، كما لو عاد قبل الغروب.

والمشهور من المذهب طرد هذه المسألة، أي: أن من رجع قبل أن يطلع الفجر، فليس عليه شيء؛ لأنه رجع في وقت الوقوف.

وذهب بعض العلماء: أنه يلزمه الدم بمجرد الدفع قبل الغروب، سواء رجع أم لم يرجع؛ لأنه دفع منهي عنه، فحصلت المخالفة بذلك، فيلزمه الدم.





ولا شك أن هذا القول أو المذهب هو المطرد، وكلام المؤلف فيه شيء من التناقض؛ لأنه إذا رجع بعد الغروب فقد رجع في وقت الوقوف، فأي فرق بينه وبين من رجع قبل الغروب؟!

ولو قيل بالقول الثالث الذي يلزمه الدم إذا دفع قبل الغروب مطلقاً، إلا إذا كان جاهلاً ثم نُبه فرجع ولو بعد الغروب فلا دم عليه، لكان له وجه؛ وذلك لأنه إذا دفع قبل الغروب فقد تعمد المخالفة فيلزمه الدم بالمخالفة، ورجوعه بعد أن لزمه الدم بالمخالفة لا يؤثر شيئاً، أما إذا كان جاهلاً ودفع قبل الغروب، ثم قيل له: إن هذا لا يجوز فرجع ولو بعد الغروب؛ فإنه ليس عليه دم، وهذا أقرب إلى القواعد مما ذهب إليه المؤلف.







#### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الَّهُ الْمُحَسِّرِ إِلَى مِنَى، وَهِيَ مِنْ وَادي مُحَسِّرٍ إِلَى مِنَى، وَهِيَ مِنْ وَادي مُحَسِّرٍ إِلَى جَمْرَةِ العَقَبةِ رَمَاهَا بِسَبْع حَصَيَاتٍ مُتَعَاقِبَاتٍ،...).

#### الشرح 🎕

قوله: «فإذا وصل إلى منى، وهي من وادي محسر إلى جمرة العقبة» ظاهر كلام المؤلف حسب دلالة «مِن» أن الوادي منها، وليس كذلك.

أما جمرة العقبة فليست منها؛ لأنه قال: «إلى جمرة العقبة» والمعروف في معاني الحروف أن ابتداء الغاية داخل لا انتهاءها، لكن إذا كانت المسألة من باب الحد، فإن ابتداء الغاية وانتهاءها لا يدخلان.

فإذا قلت: لك من هذه الأرض من كذا إلى كذا، فالحد لا يدخل في المحدود لا ابتداء ولا انتهاء، وبهذا يتقرر أن وادي محسر ليس من منى، وأن جمرة العقبة ليست من منى.







ومن الشمال والجنوب قال العلماء: كل سفوح الجبال الكبيرة ووجوهها التي تتجه إلى منى من منى، وبناءً على هذا تكون منى واسعة جداً، وتسع الحجاج لو أنها نظمت تنظيماً تاماً مبنياً على العدل، لكن يحصل فيها الظلم، فتجد بعض الناس يتخذ مكاناً واسعاً يسع أكثر من حاجته!







## 

سَ ٧/ ٣٣٨ (ثُمَّ يُفِيضُ إلى مَكَّةَ، ويَطُوفُ القَارِنُ والمُفْرِدُ بِنِيَّةِ الفَريضَةِ طَوافَ الزِّيارَةِ وَأَوَّلُ وَقْتِهِ بَعْدَ نِصْفِ لَيْلَةِ النَّحْرِ،...).

#### الشرح 🕸

قوله: «وأول وقته بعد نصف ليلة النحر»، الضمير يعود على طواف الزيارة، أي: أول وقته بعد نصف ليلة النحر، ولكن بشرط أن يسبقه الوقوف بعرفة وبمزدلفة، فلو طاف بعد منتصف ليلة النحر، ثم خرج إلى عرفة ومزدلفة، فإنه لا يجزئه، ولو أن المؤلف رحمَّهُ الله قيد ذلك لكان أوضح، على أنه ربما يقال: إن هذا معلوم من قوله في أول الفصل: «ثم يفيض»، لكن لا بد من ذكره.

والدليل قول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ ثُمَّ لَيَقُضُواْ تَفَتَهُمْ وَلَيُوفُواْ نَفَتَهُمْ وَلَيُوفُواْ نَفَنَهُمْ وَلَيُوفُواْ نَفَنَهُمْ وَلَيكُوفُواْ نَفَذُورَهُمْ وَلَيطَوَّفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ اللهِ [سورة الحج: آبة ٢٩]، ولا يمكن قضاء التفث ووفاء النذر إلا بعد الوقوف بعرفة ومزدلفة.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

سَلَّهُ اللَّهُ وَوَاجِبَاتُهُ: الإِحْرَامُ والوُقُوفُ، وَطَوافُ الرِّيَارةِ والسَّعْيُ وَوَاجِبَاتُهُ: الإِحْرَامُ مِن المِيقَاتِ المُعْتَبَرِلَهُ، والرِّيَاتِ المُعْتَبَرِلَهُ، والوَقُوفُ بِعَرفَةَ إِلَى الغُرُوبِ وَالمَبِيتُ لِغَيرِ أَهْلِ السِّقَايَةِ والرَّعَايَة بِمِنَى ومُزدَلِفَةَ إِلَى الغُروبِ وَالمَبِيثُ لِغَيرِ أَهْلِ السَّقَايَةِ والرَّعَايَة بِمِنَى ومُزدَلِفَةً إِلَى بَعْدَ نِصْفِ اللَّيْلِ والرَّمِيُ، والوَدَاعُ، ...).

#### الشرح 🏶

قوله: «الإحرام من الميقات المعتبر له»، هذا هو الأول من واجبات الحج: «الإحرام من الميقات المعتبر له»، أما أصل الإحرام فهو ركن.

ولو قال المؤلف: أن يكون الإحرام من الميقات لكان أوضح؛ لأنه إذا قال: الإحرام من الميقات، فقد يظن الظان أن الإحرام من الميقات، فقد يظن الظان أن الإحرام من الميقات أيضًا من الواجبات، وقد سبق أن المواقيت خمسة، وأن من مر بها يريد النسك وجب عليه الإحرام، ومن كان دونها فمن حيث أنشأ – حتى أهل مكة يحرمون من مكة إلا في العمرة،





فيحرمون من أدنى الحل - وقد سبق بيان ما هو الميقات المعتبر، فالميقات المعتبر هي المواقيت الخمسة.

وقوله: «لغير أهل السقاية والرعاية» يفهم منه أن أهل السقاية والرعاية يجوز لهم ترك المبيت بالمزدلفة، ولا أعلم لهذا دليلاً من السنة؛ أن الناس يسقون ليلة المزدلفة، ولا أن الرعاة يذهبون بالإبل ليلة المزدلفة لما يلي:

\* أولاً: الرعاة لا حاجة لهم إلى الرعي في ليلة المزدلفة، بل الرواحل عند الناس؛ لأنهم سيرتحلون، فكيف تذهب ترعى في الليل وهم جاؤوا بها من عرفة وأناخوها في مزدلفة، وستبقى تنتظر ارتحالهم في صباح تلك الليلة، هل في هذا حاجة للرعاة؟ لا والسقاة أيضًا، فإن الناس لن يذهبوا إلى مكة يشربون ماء زمزم قبل أن يستوطنوا في منى، فاستثناء السقاة والرعاة من وجوب المبيت بالمزدلفة فيه نظر ظاهر.

\* ثانيًا: لعدم ورود السنة به.







## ابُ الهَدِي، والأُضْحِيَةِ، وَالعَقِيقَة اللهَ الهَدِي، وَالعَقِيقَة

مَن يُضَحِّي أَن يَأْخُذَ فِي الْعَشْرِ مِن يُضَحِّي أَن يَأْخُذَ فِي الْعَشْرِ مِن شَعْرِهِ أَوْ بَشَرتِهِ شيئًا).

#### الشرح 🎕

مسألة: سكت المؤلف عن شيء جاء به الحديث وهو «الظفر»، ولا أعلم أن أحداً من العلماء أهمل حكمه، ولعل المؤلف رَحْمَهُ الله تركه اقتصاراً، أي ذكر شيئين مما جاء به الحديث وأسقط الثالث، ولكن الحكم واحد، فلا يأخذن من ظفره شيئا، لكن لو أنه انكسر الظفر، وتأذى به؛ فيجوز أن يزيل الجزء الذي يحصل به الأذية ولا شيء عليه.





#### كتاب الجهاد

المُخَذِّلُ المُسِير، وَيَمْنَعُ المُخَذِّلُ المُسِير، وَيَمْنَعُ المُخَذِّلُ وَالمُرْجِفَ وَلَهُ أَنْ يُنفِّلَ فِي بِدَايتِ وِ الرُّبُعَ بَعْدَ الخُمُسِ، وَفِي وَالمُرْجِفَ وَلَهُ أَنْ يُنفِّلَ فِي بِدَايتِ وِ الرُّبُعَ بَعْدَ الخُمُسِ، وَفِي الرَّبُع بَعْدَ الخُمُسِ، وَفِي الرَّبع بَعْدَ الخُمُسِ، وَفِي الرَّجعةِ الثُّلثَ بَعْدَهُ. وَيَلْزَمُ الْجَيْشَ طَاعَتُهُ وَالصَّبْرُ مَعَهُ...).

#### الشرح 🍅

قوله: «ويمنع المخذِّل والمرجف» لو قال المؤلف: ويمنع كل من لا يصلح للجهاد لكان أعم.







# ابُ عَقْدِ الذِّمة وأحكَامِهَا ﴾ ﴿

#### فَصْلُ

الْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَو التِزَامَ حُكْمِ الإِسْلاَمِ الْوَ تَعَدَّى عَلَى مُسلِم بِقَتْلٍ أو زِنا، أَوْ قَطْعِ طَرِيقٍ، أَوْ تَجَسُّسٍ، أَوْ ذَكَرَ اللهَ أَوْ رَسُولَهُ أَوْ كِتَابَهُ بِسُوءٍ أَوْ إِيْدَ وَاءِ جَاسُوسٍ، أَوْ ذَكَرَ اللهَ أَوْ رَسُولَهُ أَوْ كِتَابَهُ بِسُوءِ انْتَقَض عَهْدُهُ دُونَ نِسائِهِ وَأَوْ لاَدِهِ، وَحَلَّ دَمُهُ وَمَالُهُ).

#### 🕸 الشرح

قوله: «أو ذكر الله، أو رسوله، أو كتابه بسوء» وينبغي أن يلحق: «أو شريعته»، فإذا ذكر الله بسوء، فسبّ الله كما قالت اليهود: «يَدُ الله مغلولة، أو قال: إن الله مغلولة، أو قال: إن الله فقير، فإن عهده ينتقض؛ لأنه ذكر الله بسوء، أو قال: إن الله لله فقير، فإن عهده ينتقض؛ لأنه ذكر الله بسوء، أو قال: إن الله لم يعدل حيث جعل لأمة محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم كفلين من الأجر، وجعل لغيرهم كفلاً واحداً، وهذا غير عدل؛ فإنه ينتقض عهده، أو قال: إن الله تعالى جاهل ولا يدري؛ فإن عهده ينتقض، المهم إذا ذكر الله تعالى بأي سوء فإن عهده ينتقض.







وكذلك إذا ذكر رسوله، والرسول هنا مفرد مضاف فيعم كل رسول، فلو ذكر اليهودي عيسى ابن مريم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بسوء فإن عهده ينتقض، ولو ذكر النصراني محمداً صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بسوء فإن عهده ينتقض، وكذلك لو ذكر الشريعة الإسلامية بسوء فإن عهده ينتقض؛ لأنه ليس هذا الذي بيننا وبينه.







### كتاب البيع

التَّرَاضِي مِنْهُمَا، فَلاَ يَصِحُّ مِنْ مُكْرَهٍ بِلاَ عَلَى يَصِحُّ مِنْ مُكْرَهٍ بِلاَ عَلَى اللَّهُ مَا، فَلاَ يَصِحُّ مِنْ مُكْرَهٍ بِلاَ حَقِّ ....).

#### الشرح 🎕

قوله: «ويشترط التراضي منهما» لما ذكر المؤلف رَحمَهُ الله تعريف البيع، ذكر شروطه، وكان الأولى أن يذكر حكمه؛ لأن التعريف يستلزم تصور الشيء، وبعد التصور يكون الحكم، ولهذا من الكلمات السائرة عند العلماء: (الحكم على الشيء فرع عن تصوره) وقال ابن القيم في النونية:

إن البدار بِسرَدِّ شيء لم تُحط علمان علما به سبب إلى الحرمان

فالبيع جائز، وقد سبق لنا أنه جائز بالكتاب والسنة والإجماع والنظر الصحيح، لكن لا بد فيه من شروط.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

النَّفْعِ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ، كَالبَغْ لِ وَالْعِيْنُ مُبَاحَةَ النَّفْعِ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ، كَالبَغْ لِ وَالْحِمَارِ وَدُودِ الْقَرِّ وَبَرْرِهِ وَالْفِيْلِ وَسِبَاعِ البَهَائِمِ وَالْمِعْلِ وَالْحِمَارِ وَدُودِ الْقَرِّ وَبَرْرِهِ وَالْفِيْلِ وَسِبَاعِ البَهَائِمِ النَّقِي تَصْلُحُ لِلصَّيْدِ إِلاَّ الكَلْبَ وَالْحَشَرَاتِ وَالْمُصْحَفَ النَّيْ يَ تَصْلُحُ لِلصَّيْدِ إِلاَّ الكَلْبَ وَالْحَشَرَاتِ وَالْمُصْحَفَ وَالْمَيْتَةَ وَالسَّرْجِينَ النَّجسَ،..).

#### 🕸 الشرح

قوله: «والمصحف» رحمة الله على المؤلف في سياق هذه الصيغة! لأن عطف المصحف على الحشرات أسلوب ليس بجيد، لكن عفا الله عنه لو أنه أفرده بجملة وحده لكان أولى، لكن أراد رَحمَهُ الله أن المصحف لا يصح بيعه.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

الشّام وَمِصْرَ وَالْعِرَاقِ، بَلْ تُؤَجَّرُ...).

#### الشرح 🕸

قوله: «ولا يباع غير المساكن مما فتح عنوة كأرض الشام ومصر والعراق» ذكر المؤلف هذا تفريعًا على اشتراط كون البائع مالكًا.

مسألة: لم يذكر الماتن بيوت مكة، لكن ذكرها الشارح؛ فبيوت مكة لا يجوز بيعها ولا إجارتها، فهي أضيق مما فتح عنوة، ودليلهم حديث «رباع مكة حرام بيعها، حرام إجارتها»، ولكنه حديث ضعيف لا تقوم به حجة، وهذا لو عمل الناس به لكان فيه إشكال كبير، لكن فرَّج الفقهاء الذين يقولون بالتحريم للناس فقالوا: فإن لم يجدما يسكنه إلا بأجرة لم يأثم بدفعها، والإثم على المؤجر؛ لأنه لا يستحق ذلك، وهذا في مكة، فما بالك بالمشاعر التي يتحتم على الإنسان أن يبقى فيها، فيكون بيعها أولى بالتحريم؛





ولهذا لا شك أن الذين بنوا في منى أو مزدلفة أو عرفة، غاصبون وآثمون؛ لأن هذا مشعر لا بد للمسلمين من المكوث فيه، فهو كالمساجد، فلو جاء إنسان إلى مسجد جامع كبير وبنى له غرفة في المسجد، وصار يؤجرها، كان حراماً، والآن منى مشعر يجب على المسلمين أن يبقوا فيها، والمبيت فيها واجب من واجبات الحج، فإذا جاء إنسان وبنى فيها وصار يؤجرها للناس فهو لا شك غاصب، آثم، ظالم، ولا يحل له ذلك، وهو أشد إثماً ممن يبيع المساكن في مكة؛ لأن المساكن في مكة لا يلزم الإنسان أن يبقى فيها، إذ يجوز أن يبقى في الخارج وينزل.

واختار شيخ الإسلام جواز البيع دون الإجارة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِى جَعَلْنَكُ لِلنَّاسِ سَوَآءً ٱلْعَلَاكُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ [سورة الحج: آية ٢٥].

وقيل: يجوز بيعها وإجارتها، وهذا مذهب الشافعي، وحجتهم: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قيل له عام الفتح: أتنزل غداً في دارك؟ فقال: وهل ترك لنا عقيل من دار أو رباع؟! وعقيل هو الذي ورث أبا طالب، وظاهر هذا الحديث أن بيوت مكة تملك،





وإذا ملكت جاز بيعها، وجازت إجارتها، وما ذهب إليه الشافعي وغيره هو الذي نصره الموفّق في المغني، وأيده بأدلة كثيرة وقال: إن الصحيح جواز البيع والإجارة في بيوت مكة، والعمل على هذا القول، وأما القول بأنه لا يجوز بيعها ولا إجارتها فهو قول ضعيف، وأما ما ذهب إليه شيخ الإسلام فهو وإن كان فيه شيء من القوة، فإنه يمكن أن يجاب عنه: بأن الآية في أمكنة المشاعر، فهذه لا شك أنها لا تملك.

#### فصارت البلاد ثلاثة أقسام:

- \* الأول: ما يجوز بيعه وإجارته.
- \* الثاني: ما تجوز إجارته دون بيعه.
- \* الثالث: ما لا يجوز بيعه ولا إجارته.

فالذي فُتح عنوة تجوز إجارته دون بيعه، إلا المساكن، ومكة لا يجوز بيعها ولا إجارتها، وبقية الأماكن يجوز بيعها وإجارتها، كأرض المدينة وبيت المقدس وبقية الأراضي.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

#### الشرح 🕸

وقوله: «وأن يكون معلوماً برؤية أو صفة» أي: أن طرق العلم: إما الرؤية، وإما الصفة، ولكن هذا فيه قصور، فطرق العلم متعددة: الرؤية، والسمع، والشم، والذوق، واللمس، والوصف.

فالرؤية فيما يكون الغرض منه رؤيته، والسمع فيما يكون الغرض منه سماعه، والشم فيما يكون الغرض منه ريحه، والذوق فيما يكون الغرض منه طعمه، واللمس فيما يكون الغرض منه ملمسه، هل هو لين أو خشن؟ أو ما أشبه ذلك، والوصف سيأتي إن شاء الله.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الله عَلَى مِن حَسوانٍ يُسؤكُلُ رَأْسَهُ وَجِلْدَهُ وَالْمَافَةُ صَحَّ...).

#### الشرح 🕸

قوله: «وإن استثنى من حيوان يؤكل رأسه وجلده وأطرافه صح» «رأسه» مفعول لاستثنى؛ ولهذا لو قال المؤلف رَحمَدُالله: «وإن استثنى رأس حيوان مأكول»، لكان أحسن للعبارة وأوضح.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

الما ١٩٩ (وَإِنْ جَمَعَ بَيْنَ بَيْعٍ وَكِتَابَةٍ أَوْ بَيْعٍ وَصَرفٍ صَحَّ فِي غَيْرِ الكِتَابَةِ اللهِ الكِتَابَةِ .....).

#### الشرح 🎕

اعلم أن قول المؤلف: «صح في غير الكتابة» فيه إيهام عظيم؛ لأن معنى قوله هنا: أن الكتابة لا تصح والبيع يصح! هذا هو المتبادر من العبارة، ولكن المعنى: صح البيع في غير ما إذا جمع مع الكتابة، فإذا جمع مع الكتابة لم يصح.







## اب الشروط في البيع المجه

العَبدِ (مِنْها صَحِيحٌ، كَالرَّهنِ وَتَأْجِيْلِ الثَّمَنِ وَكَوْنِ العَبدِ كَالرَّهنِ وَتَأْجِيْلِ الثَّمَنِ وَكَوْنِ العَبدِ كَاتِبًا، أو خَصِيًّا، أو مُسْلِمًا، وَالأَمَةِ بِكُراً..).

#### الشرح 🎕

قوله: «وتأجيل الثمن» لم يبين أنه يشترط في الأجل أن يكون معلوماً، بأن معلوماً، فيشترط أن يكون الأجل معلوماً، بأن يقول: إلى رمضان، أو إلى ذي الحجة، وما أشبه ذلك.

قوله: «وكون العبد كاتباً» أي: العبد الذي عرض للبيع، اشتراه إنسان وقال: بشرط أن يكون كاتباً، فيصح الشرط؛ لأنها صفة مقصودة في المبيع.

ولكن كلمة «كاتباً» فيها شيء من الجهالة؛ لأن الكتابة تختلف، فمن الناس من يكتب، لكن لا يقرأ كتابه إلا هو.

فالحاصل أن كلمة «كاتباً» فيها شيء من الجهالة، فلا بد أن يقال: كاتب تكون كتابته متوسطة، أي: يقرؤها الإنسان بدون تهج وبدون ترتيب.





## ابُ الخِيارُ ﴾

العَقْدِ مُدَّةً مَعْلُومَةً وَلَو طَوِيْلَةً وابتِدَاؤُهَا مِن العَقْدِ).

#### 🕸 الشرح

قوله: «وإذا مضت مدته لزم البيع» عبارة المؤلف توهم أن خيار المجلس له مدة معينة إذا مضت بطل، ولكن هذا ليس مراداً للمؤلف، بل مراده: إذا كان التفرق، ولو قال المؤلف رَحمَهُ اللهُ: وإذا تفرقا لزم البيع، لكان أولى؛ لموافقة الحديث لقوله: «وإن تفرقا بعد أن تبايعا ولم يترك واحد منهما البيع، فقد وجب البيع».





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

الْعَقْدَ...). (وَإِذَا مَضَتْ مُدَّتُهُ أَوْ قَطَعاهُ بَطَلَ، وَيَثْبُتُ فِي البَيْعِ وَالسَّلْحِ بِمَعْنَاهُ، وَالإَجَارَةِ فِي الذّمّة، أو عَلَى مُدّةٍ لاَ تَلِي الْعَقْدَ...).

#### الشرح 🕸

قوله: «وإذا مضت مدته» أي: مدة خيار الشرط.

قوله: «أو قطعاه بطل» «بطل» جواب الشرط للمسألتين كلتيهما، أي: المسألة الأولى «إذا مضت مدته»، والمسألة الثانية «إذا قطعاه»، ولا يصح أن نقول: إذا مضت مدته بطل؛ لأنه تمت المدة ومضت على أنها صحيحة، فلو قال: إذا مضت مدته لزم البيع، وإن قطعاه بطل لكان أحسن؛ لأن بطلانه بعد تمامه لا وجه له، لكن قد يعتذر عن المؤلف رَحمَهُ ألله بأنه أراد بذلك الاختصار.

قوله: «أو على مدة لا تلي العقد» إذا كان على مدة بأن قال: أجّر تك هذا البيت بمائة ريال سنة من الآن، فإن كانت تلي العقد فإن خيار الشرط فيها لا يصح، وإن كانت لا تلي العقد فإنه يصح،







ولو قال المؤلف: ابتداؤها بعد انتهاء الخيار لكان أوضح، وهذا يخالف خيار المجلس؛ لأن خيار المجلس يثبت في الإجارة على المدة مطلقًا، أما خيار الشرط فيثبت في الإجارة على مدة بشرط أن تكون ابتداء المدة بعد انتهاء زمن الخيار، على رأي المؤلف.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الْحَامِسُ: خِيَارُ الْعَيْبِ، وَهُو مَا يُنَقِّصُ قِيمَةَ الْمَيْعِ كَمَرَضِهِ، وَفَقْدِ عُضْوٍ أَوْ سِنِّ أَوْ زِيادتِهِمَا، وَزِنَا الرَّقِيقِ الْمَبِيْعِ كَمَرَضِهِ، وَفَقْدِ عُضْوٍ أَوْ سِنِّ أَوْ زِيادتِهِمَا، وَزِنَا الرَّقِيقِ وَسَرِقَتِهِ، وإبَاقِهِ، وَبَوْلِهِ فِي الْفِرَاشِ).

#### الشرح 🕸

قوله: «وزنا الرقيق» إذا زنا الرقيق فزناه عيب معنوي، وظاهر كلامه ولو مرة واحدة؛ لأن ذلك ينقص قيمته، إذا تبين أن هذا الرقيق الذي اشتراه قد زنا، إن كان ذكراً فالأمر واضح، وإن كان أنثى فكذلك. ولم يفصح المؤلف عن سن الرقيق إذا زنا؛ ولهذا اختلف الفقهاء رَحَهُمُاللَّهُ فقال بعضهم: يشترط أن يكون الرقيق قد بلغ عشراً وأطلقوا.

ويحتمل أن يقال: إذا بلغ عشراً في الذكور، أو تسعاً في الإناث؛ لأن بنت التسع قد تحمل، وابن العشر قد يُحمل له، وما دون ذلك لا حمل.





وقال بعض الفقهاء: العبرة بالبلوغ؛ لأنه قبل ذلك ليس بمكلف.

ولكن الأقرب أن يحدد بعشر سنين في الذكور، وبتسع سنوات في النساء، أما ما دون ذلك فينظر إن استمر به هذا الأمر فهو عيب، وإن كان وقع منه مرة واحدة فليس بعيب؛ لأن هذا يكثر فيما بين الصبيان الصغار.

قوله: «وبوله في الفراش» فإذا كان يبول في الفراش فهو عيب، وحدَّه الفقهاء بعشر سنوات، ولكن يجب أن يقيد بكونه في سن لا يبول فيها مثله في فراشه، فلو اشترى رقيقًا طفلاً، فالطفل لا بد أن يبول فيها مثله في فراشه، فيكون المراد بقوله: «وبوله في الفراش» أي: إذا بلغ سنًا لا يبول فيها مثله في الفراش، وقيده في (الروض) بأن يكون قد بلغ عشر سنين، ولكننا إذا كنا نقول: إن العيب ما ينقص يكون قد بلغ عشر سنين، ولكننا إذا كنا نقول: إن العيب ما ينقص قيمة المبيع عرفًا، فإننا نرجع في ذلك إلى العرف، والظاهر أن قيمة الناس إذا كان الطفل يبول وعمره ثمان سنوات يعتقدون أن هذا من العيب.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

سلام / ٣٢٨ (السّادِسُ: خِيَارٌ فِي البَيعِ بِتَخْبِيرِ الثّمَنِ، مَتَى بَانَ أَقَلَ أَوْ أَكْثَرَ، وَيَثْبُتُ فِي التَّوْلِيَةِ، وَالشَّرِكَةِ، والمُرَابَحَةِ، وَالمُّواضِعَةِ، وَالمُواضعَةِ، وَلا بُدَّ فِي جَمِيْعِها مِن مَعرِفَةِ المُشترِي رَأْسَ وَالمُواضعَةِ، وَلا بُدَّ فِي جَمِيْعِها مِن مَعرِفَةِ المُشترِي رَأْسَ المَالِ..).

#### الشرح 🅸

قوله: «خيار في البيع بتخبير الثمن» «بتخبير الثمن» متعلق بالبيع، وليس متعلقاً بخيار، أي: فيما إذا باعه بتخبيره بالثمن، و(تخبير) بمعنى إخبار؛ لأنه مصدر خبر يخبر تخبيراً، ويماثله أخبر يخبر إخباراً.

والظاهر والله أعلم أن الفقهاء رَحَهُ والله تناقلوها، عبر بها الأول ثم تبعه الآخر، وإلا لو قيل: خيار يثبت فيما إذا أخبره بالثمن لكان أوضح، أي: إذا باع الشيء وقال المشتري: كم الثمن؟ قال: الثمن مائة ريال وهو باعه برأس ماله، الآن أخبره بالثمن، بأن رأس المال مائة ريال، فإذا تبين أن رأس المال تسعون ريالاً، فحينئذٍ يثبت له







الخيار بسبب إخبار البائع إياه بالثمن؛ فتبين أن إخباره بالثمن غير صحيح؛ لأنه قال: بمائة، ثم ثبت أنه اشتراه بثمانين.

قوله: «متى بان أقل أو أكثر» «متى بان أقل» واضح؛ لأن المشتري مغبون، أي: متى بان الثمن أقل مما أخبر به، لكن قوله: «أو أكثر» تصويرها صعب، ولهذا لا توجد هذه العبارة «أكثر» لا في (الإقناع)، ولا في (المنتهى)، ولا في (المقنع) الذي هو أصل هذا الكتاب، ولا غيره، وهي عند التأمل لا وجه لها، فلعلها سبق قلم من المؤلف.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

هِ ٢٥٩ / ١٥٩ (وَإِنْ اخْتَلَفَا فِي عَيْنِ المَبِيعِ تَحَالَفَا، وَبَطَلَ البَيْعُ).

#### الشرح 🍅

قوله: «وبطل البيع» في هذا التعبير نظر عند أهل العلم حسب المصطلح بينهم؛ لأن البيع لم يبطل ولكن فسخ، وفرق بين البطلان وبين الفسخ، فصواب العبارة أن يقال: وانفسخ البيع.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

سه ٨/ ٣٦٤ (وَإِنْ كَانَ غَائِبًا فِي البَلَدِ حُجِرَ عَلَيْهِ فِي المَبِيْعِ وَبَقِيَّةِ مَالِيهِ حَتَّى يُحْضِرَهُ، وإِنْ كَانَ غَائِبًا بَعِيْداً عَنْها وَالمشترِي مَالِهِ حَتَّى يُحْضِرَهُ، وإِنْ كَانَ غَائِبًا بَعِيْداً عَنْها وَالمشترِي مُعْسِرٌ، فلِلْبَائِعِ الفَسْخُ. وَيَثْبُتُ الخِيَارُ للْخُلْفِ فِي الصِّفَةِ وَلِتَغَيُّر مَا تَقَدَّمَتْ رُؤْيَتُهُ).

#### 🕸 الشرح

قوله: «والمشتري معسر فللبائع الفسخ» هذه العبارة فيها قلق؛ لأن ظاهر قوله: «والمشتري معسر» أنها قيد فيما إذا كان غائباً بعيداً عنها، وأن الواو للحال، ولكن الواقع خلاف ذلك، فالواو هنا بمعنى «أو» يعني وكذلك إذا ظهر أن المشتري معسر فللبائع الفسخ.





## ﴾ فَصْلُ ﴾

سَلَمُ ١٨٣ (وَمَنْ اشْتَرى مَكِيْ اللَّ وَنَحْوَهُ صَحَّ وَلـزِمَ بِالعَقْدِ، وَلِنْ تَلِفَ قَبْلَ قَبْضِهِ فَمِنْ وَلَمْ يَصِحَّ تَصرفُهُ فِيه حَتَّى يَقْبِضَهُ، وَإِنْ تَلِفَ قَبْلَ قَبْضِهِ فَمِنْ ضَمَانِ البَائِع، وَإِن تَلِفَ بِآفَةٍ سَمَاوِيّةٍ بَطَل البَيْعُ، وَإِنْ أَتْلَفَهُ وَمَمَانِ البَائِع، وَإِنْ أَتْلَفَهُ آدَمِيُّ، خُيِّر مُشْتَرٍ بَيْنَ فَسْخِ وَإِمْضَاءٍ وَمُطَالَبَةٍ مُتْلِفِهِ بِبَدَلِهِ).

#### الشرح 🕸

قوله: «وإن تلف بآفة سماوية بطل البيع» «بطل» بمعنى انفسخ؛ وذلك لأن هذا التلف حصل به الانفساخ دون البطلان، فالبطلان يكون لفوات شرط أو لوجود مانع، وهنا لم يفت شرط، ولم يوجد مانع، فيجب أن يفسر البطلان بأنه الانفساخ، وهذا كقوله فيما سبق: «تحالفا وبطل البيع»، وقلنا: إن الصواب انفساخ البيع.





# هُ ۱۸۸ (وَإِنْ تَلِفَ مَا عَدَا المَبِيْعَ بِكَيْلٍ وَنَحْوِهِ فَمِنْ ضَمَانِهِ، مَا لَمْ يَمْنَعُهُ بَائع مِن قَبْضِهِ).

#### الشرح 🎕

قوله: «وإن تلف ما عدا المبيع بكيل ونحوه فمن ضمانه» أي: ضمان المشتري، و «ما» هنا اسم موصول بمعنى «الذي» و «عدا» بمعنى «جاوز» أو بمعنى «سوى»، أي: إن تلف ما سوى المبيع بكيل ونحوه وهو: الوزن، والعد، والذرع «فمن ضمانه» أي من ضمان المشترى.

وهل كلام المؤلف هنا على ظاهره؛ لأنه لم يستثن إلا ما بيع بكيل ونحوه؟

الجواب: ليس على ظاهره؛ لأننا نقول: وإن تلف ما عدا المبيع بكيل أو وزن أو عد أو ذرع أو صفة، أو رؤية سابقة أو الثمر على الشجر، فالمؤلف أسقط ثلاث مسائل، وعليه فيكون قوله: «ما عدا المبيع بكيل ونحوه» فيه قصور، والصواب أن يزاد ثلاثة أشياء: المبيع برؤية سابقة، أو بصفة، والثمر على الشجر.





# ابُ بَيْعِ الأُصولِ والثِّمَارِ ﴾ ﴿ بَابُ بَيْعِ الأُصولِ والثِّمَارِ

ه قوله: «باب: بيع الأصول والثمار».

#### الشرح 🅸

أفرد المؤلف رَحمَهُ ألله بيع الأصول والثمار بباب مستقل؛ لكثرة فروعه، وإلا فهو داخل ضمن باب البيوع.

وسكت المؤلف عن الزروع مع أنه قد تكلَّم عليها، إما اقتصاراً، وإما اختصاراً.





# ابُ القَرْضِ ﴾ ﴿ بَابُ القَرْضِ

الله المَّالِمَ ١١٦ (وَإِنْ أَقْرَضَهُ أَثْمَانًا فَطَالَبَهُ بِهَا بِبَلَدٍ آخَرَ لَزِمَتْهُ، وَفِيمَا لِحَمْلِهِ مُؤُونَةٌ قِيمَتُهُ إِنْ لَمْ تَكُنْ بِبَلَدِ القَرْضِ أَنْقَصَ).

## 🕸 الشرح

قوله: «إن لم تكن ببلد القرض أنقص» والصواب: «أكثر»؛ لأنه إذا كانت أنقص فلا ضرر عليه، فمن باب أولى أن تجب القيمة.

ولهذا يُعتبر كلام المؤلف رَحْمَهُ الله فيه سبق قلم، حيث قال:

«إن لم تكن ببلد القرض أنقص» ولهذا تعقبه صاحب (الروض)
بقوله: «صوابه: أكثر»؛ لأنها إذا كانت القيمة في بلد القرض أكثر
فلا ضرر عليه في هذه الحال أن يشتري المثل ويرده، وما قاله
الشارح هو الصواب.





## 

المُرْتَهِنِ إِنْ تَلِفَ مِنْ غَيْرِ تَعَدِّ المُرْتَهِنِ إِنْ تَلِفَ مِنْ غَيْرِ تَعَدِّ مَعْدِ تَعَدِّ مِنْهُ فَلاَ شَيْءَ عَلَيْهِ.....).

## الشرح 🎕

قوله: «إن تلف من غير تعد منه فلا شيء عليه» «إن تلف» الضمير يعود على الشيء المرهون، «من غير تعدٍ منه فلا شيء عليه»، فإن كان منه تعد فالضمان عليه أي: على المرتهن، وكذلك لو فرط فإن ضمانه عليه، وعلى هذا ينبغي أن يزاد في كلام المؤلف: «من غير تعد ولا تفريط».





## ابُ الضمان ﴾

## فصلٌ

الكَفَالَةُ بِكُلِّ عَيْنٍ مَضْمُونَةٍ، وَبِبَدَنِ مَنْ عَلْمِ مَضْمُونَةٍ، وَبِبَدَنِ مَنْ عَلَيْهِ دَيْنٌ، لآ حَدَّ وَلاَ قِصَاصَ، وَيُعْتَبَرُ رِضَا الكَفِيلِ لاَ مَكْفُولٍ عَلَيْهِ دَيْنٌ، لاَ حَدَّ وَلاَ قِصَاصَ، وَيُعْتَبَرُ رِضَا الكَفِيلِ لاَ مَكْفُولٍ عَلَيْهِ دَيْنٌ، لاَ حَدَّ وَلاَ قِصَاصَ، وَيُعْتَبَرُ رِضَا الكَفِيلِ لاَ مَكْفُولٍ بِهِ، فَإِنْ مَاتَ أَوْ تَلِفَتِ العَيْنُ بِفِعْلِ اللهِ تَعَالَى، أَوْ سَلَّمَ نَفْسَه بَرِئَ الكَفِيلُ).

## 🕸 الشرح

قوله: «بكل عين مضمونة» هل الأعيان التي تضمن هي التي تكفل؟

الجواب: لا، وإنما الذي يكفل بدن من عنده عين مضمونة، ولهذا تعتبر عبارة المؤلف رَحمَهُ الله قاصرة، أي: أنه اختصر اختصاراً مُخِلًا؛ لأن الذي يقرأ هذه العبارة يفهم بأن الذي تكفل هي العين، وليس كذلك، بل الذي يكفل هو الشخص الذي عنده العين.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمُ أُللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



قوله: «ويعتبر رضا الكفيل لا مكفول به» المكفول به في الواقع هو الدين أو الحق، والعبارة السليمة: «لا مكفول» يعني لا يعتبر رضا المكفول.







## اب الوكالة ﴾ الم

هُ ٧٩ ٤ ٥٣ (والوَكَالَةُ عَقْدٌ جَائِدٌ، وتَبْطُلُ بِفَسْخِ أَحَدِهِمَا وَمَوْتِهِ، وَعَزْلِ الوَكِيلِ وَبِحَجْرِ السَّفَهِ...).

### 🕸 الشرح

قوله: «وتبطل بفسخ أحدهما» «تبطل» بإسقاط الواو، وهو الأصح؛ لأنك إذا قلت: «وتبطل» لم تكن هذه الجملة تفسيراً لقوله: «جائز»، والجملة في الواقع استئنافية، فهي تفسير لمعنى قوله: «جائز».

وظاهر كلام المؤلف رَحمَهُ ألله أنها تبطل بفسخ أحدهما مطلقاً ولي مع ضرر، ولكن يجب أن نقيد هذا بما إذا لم تتضمن ضرراً، فإن تضمنت ضرراً فإنه ليس لأحدهما أن يضر صاحبه.

قوله: «وعزل الوكيل» هذه العبارة لم نرها في (المنتهى)، ولا في (الإقناع)، ولا في (المقنع) أيضًا الذي هو أصل الكتاب، وهي في الحقيقة زائدة؛ لأن عزل الوكيل يغني عنه قوله: «بفسخ



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَدُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



أحدهما»؛ لأن فسخ الموكل يعني عزل الوكيل، إذاً ليس هناك حاجة إلى أن يقول: «وعزل الوكيل»، لكن لعل هذا من المؤلف رَحْمَهُ أُلِّكُ سبق قلم.







# 

٣٩١/٩ (والوَكِيلُ أَمِينٌ لاَ يَضْمَنُ مَا تَلِفَ بيدِهِ بِلا تَفْرِيطٍ،
 ويُقْبَلُ قَوْلُهُ فِي نَفْيِهِ وَالْهَلاَكِ مَعَ يَمِينِهِ).

## الشرح 🎕

قوله: «بلا تفريط» أي: ولا تعدد، وإنما لم يذكر المؤلف التعدي؛ لأنه إذا كان يضمن بالتفريط فضمانه بالتعدي من باب أولى، ولكن مع هذا الأولى أن يذكر، فشَرْطُ عدم الضمان: ألا يفرط، ولا يتعدى.







## ابُ الشركة المنظم المنظ

﴿ ٢٤ / ٩ كَا كُولاً يُضَارِبُ بِمَالٍ لآخَرَ إِنْ أَضَرَّ الأَوَّلُ ولَمْ يَرْضَ...).

### 🕸 الشرح

قوله: «ولا يضارب» المؤلف لم يفصح تماماً بالحكم، فهل هـو مكروه أو حرام؟ هذه العبارة إذا جاءت في كلام العلماء: (لا يفعل كذا) فهي محتملة للكراهة وللتحريم، كما لو قالوا في الصلاة مثلاً: (ولا يفعل كذا في الصلاة) فهي محتملة للكراهة وللتحريم، لكن الفقهاء صرحوا بأن ذلك حرام، فيحرم أن يضارب بمال لآخر بالشرطين المذكورين: أن يضره، وألا يرضى، فإن لم يضره فلا بأس، وإن رضي فلا بأس.





## ابُ المساقاة ﴾

### فصلٌ

المُزَارَعَةُ بِجُزْءٍ مَعْلُوم النِّسْبَةِ ممَّا يَخْرُجُ المُزَارَعَةُ بِجُزْءٍ مَعْلُوم النِّسْبَةِ ممَّا يَخْرُجُ المُزَارَعَةُ بِجُزْءٍ مَعْلُوم النِّسْبَةِ ممَّا يَخْرُجُ مِنَ الأَرْضِ الأَرْضِ وَعَلَيْهِ عَمَلُ النَّاسِ). كَوْنُ البَذْرِ والغِراسِ مِنْ رَبِّ الأَرْضِ وَعَلَيْهِ عَمَلُ النَّاسِ).

## 🕸 الشرح

وقوله: «والغراس» إشارة إلى المغارسة، والمؤلف لم يذكرها، فهناك عقد ثالث غير المساقاة والمزارعة، ويسمى المغارسة، ويسمى المناصبة، وهي: أن يدفع الإنسان الأرض لشخص يغرسها بأشجار، ويعمل عليها بجزء من الأشجار، ليس بجزء من الثمرة، بل بجزء من الغرس، والثمرة تتبع الأصل.





# ابُ الإِجَارَةِ ﴾ ﴿ بَابُ الإِجَارَةِ

﴿ ٢٧ / ١٠ (وَأَنْ يَعْقِدَ عَلَى نَفْعِهَا دُونَ أَجْزَائِهَا، فَلاَ تَصِحُّ إِجَارَةُ الطَّعَامِ لِلأَكْلِ، وَلاَ الشَّمْعِ لِيُشْعِلَهُ، وَلاَ حَيَوَانٍ لِيَأْخُذَ لِجَارَةُ الطَّعَامِ لِلأَكْلِ، وَلاَ الشَّمْعِ لِيُشْعِلَهُ، وَلاَ حَيَوَانٍ لِيَأْخُذَ لَبَعَارَةُ الطَّعْرِ، وَنَقْعُ البِئْرِ، وَمَاءُ الأَرْضِ يَدْخُلاَنِ تَبَعًا..).

### 🕸 الشرح

قوله: «أن يعقد» أي المستأجر والمؤجر ولهذا لو قال: «أن يعقدا» أو قال: «أن يكون العقد» لكان أوضح في الشمول.





# ابُ السَّبْق ﴾

الله ١٠٥/ ٥٠١ (وَهِيَ جَعَالَةٌ لِكُلِّ وَاحِدٍ فَسْخُهَا...).

## الشرح 🎕

فقوله: «لكل واحد فسخها» مطلق يجب أن يقيد بما إذا لم يظهر الفضل لأحدهما فإن ظهر الفضل لأحدهما فليس للمفضول أن يفسخ إلا برضا صاحبه.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الْمُنْ الْمُنْعَ، وَتُبَاحُ إِعَارَةُ كُلِّ ذِي نَفْعِ مُبَاحٍ، إِلاَّ البُضْعَ، وَالْمَدُّمِ وَالْمَةُ شَابَّةً لِغَيْرِ وَعَبْداً مُسْلِماً لِكَافِرٍ، وَصَيْداً وَنَحْوَهُ لِمُحْرِمٍ، وَأَمَةً شَابَّةً لِغَيْرِ الْمُرَأَةِ أَوْ مَحْرَمٍ...).

## الشرح 🕸

قوله: «وتباح إعارة كل ذي نفع مباح» لم يبيِّن المؤلف رَحْمَهُ اللهُ حكم العارية بالنسبة للمعير أو للمستعير، وإنما بيَّن حكم المُعار، فنقول: العارية بالنسبة للمستعير جائزة ولا تُعد من السؤال المذموم؛ لجريان العادة بها، فيجوز للإنسان أن يستعير من أخيه قلماً أو ساعة أو سيارة أو إناءً أو ما أشبه ذلك، هذا بالنسبة للمستعير، أما بالنسبة للمعير فإنها سُنَّة على الأصل، وقد تجب أحياناً، فهي سُنَّة لدخولها في عموم قول الله تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿وَأَحْسِنُونَ أَللَهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اسورة البقرة: آية ١٩٥].





# ﴾ بَابُ الْعَارِيَّةِ ﴾

الله المَوْمَنُ العَارِيَّةُ بِقِيمَتِهَا يَوْمَ تَلِفَتْ، وَلَوْ وَلَوْمَ تَلِفَتْ، وَلَوْ شَرَطَ نَفْيَ ضَمَانِهَا، وَعَلَيْهِ مَؤُونَةُ رَدِّهَا، لآالمُؤجَّرَةِ، وَلآ يُعِيرُهَا...).

## الشرح 🎕

قوله: «بقيمتها» يعني إن كانت متقوِّمة، وبمثلها إن كانت مِثْلِيَّة، فالتعبير هنا بقيمتها فيه قصور، وكان الواجب أن يقول: (وتضمن العارية ببدلها يوم تلفت)؛ لأنه إذا قال: ببدلها فالبدل يشمل القيمة والمثل.





# ابُ الغَصْبِ ﴾

المُستِيلاَءُ عَلَى حَقِّ غَيْرِهِ قَهْراً بِغَيْرِ حَقِّ عَلَى حَقِّ غَيْرِهِ قَهْراً بِغَيْرِ حَقِّ مِنْ عَقَارٍ وَمَنْقُولٍ....).

## الشرح 🎕

قوله: «الغصب» مصدر غَصَب يغصِب غصباً بمعنى قهر، وفي الاصطلاح عرَّف المؤلف بقوله: «وهو الاستيلاء على حق غيره قهراً بغير حق».

ولم يُفصِح المؤلف رَحمَهُ ألله بحكمه الشرعي، وحكمه الشرعي أنه حرام...







#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

اللَّهُ القَلْعُ، وَإِنْ بَنَى فِي الأَرْضِ أَوْ غَرَسَ لَزِمَهُ القَلْعُ، وَأَرْشُ نَقْصِهَا، وَتَسْوِيَتُهَا، وَالأَجْرَةُ....).

## الشرح 🎕

... فصار كلام المؤلف ليس على إطلاقه، بل نقيده بما إذا لم يتبين أن المقصود به المضارة، فإن تبين ذلك فإنه يمنع؛ ف«لا ضرر ولا ضرار».





# ﴾ فَصْلُ ﴾

القِيمَةُ وَلَمْ تَزِدْ، فَهُمَا شَرِيكَانِ بِقَدْرِ مَالَيْهِمَا فِيهِ، وَإِنْ خُلِطَ بِمِثْلِهِمَا، أَوْ حَنْطَةٍ بِمِثْلِهِمَا، أَوْ صَبَغَ الثَّوْبَ، أَوْ لَتَّ سَوِيقًا بِدُهْنِ، أَوْ عَكْسُهُ وَلَمْ تَنْقُصِ القِيمَةُ وَلَمْ تَزِدْ، فَهُمَا شَرِيكَانِ بِقَدْرِ مَالَيْهِمَا فِيهِ، وَإِنْ نَقَصَتْ القِيمَةُ ضَمِنَهَا.....).

#### الشرح 🏶

وقوله: «أو صبغ الثوب» أي: غَصَبَ الثوب وصبغه بلون ولم تنقص، فهما شريكان، فللغاصب قيمة الصِّبْغ، ولمالك الشوب قيمة الثوب، فإذا قُدِّر أن قيمة الصبغ عشرة ريالات، وقيمة الثوب عشرة، وبِيعا بعشرين ريالاً فلكل واحد منهما ثمن ملكه، وهذا يتناقض مع ما سبق من أنه إذا صبغ الثوب فهو لمالك الثوب، وقد أشرنا إليه فيما سبق.

والمؤلف رَحْمَهُ الله لله يذكر القسم الثاني، فيما إذا خلط بما يتميز، فإذا خلط بما يتميز وجب على الغاصب تخليصه ولو ضاع عليه مال كثير...







#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الله الله المَانُ الله المَانُ وَبَلَطَ دَابَّه أَبِطَرِيقٍ ضَيِّقٍ فَعَثَرَ بِهِ إِنْسَانُ وَخَلَ بَيْتَهُ بِإِذْنِهِ، أَوْ عَقَرَهُ خَارِجَ ضَمِنَ، كَالكَلْبِ العَقُورِ لِمَنْ دَخَلَ بَيْتَهُ بِإِذْنِهِ، أَوْ عَقَرَهُ خَارِجَ مَنْزِلِهِ....).

## الشرح 🕸

قوله: «وإن ربط دابة بطريق ضيق فعثر به إنسان ضمن» كان مقتضى السياق أن يقول: «فعثر بها إنسان ضمن».





# ابُ الشُّفْعَةِ ﴾ ﴿ بَابُ الشُّفْعَةِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

انْتَقَلَتْ إلَيْهِ....). انْتَقَلَتْ إلَيْهِ....).

### الشرح 🏶

قوله: «استحقاق انتزاع» الحقيقة أن في هذا التعريف نظراً؛ لأن الشفعة حقيقة انتزاع الحصة، وليس استحقاقاً؛ لأن هذا المستحق لو لم ينتزع لم تثبت الشفعة، لكن لا يستحق الانتزاع إلا بشروط.

فالصواب أن يقال في التعريف: (الشفعة: انتزاع حصة الشريك ممن انتقلت إليه...) إلخ، دون أن يقال: «استحقاق»؛ لأن هناك فرقًا بين الاستحقاق وبين الانتزاع، ولهذا لو باع أحد الشريكين نصيبه فالشريك الأول مستحق، فإذا أجاز البيع ولم يأخذه، فهل هناك شفعة؟ لا، إذاً التعريف ليس بجيد، والصواب أن يقال: «انتزاع حصة شريكه».





#### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

﴿ ٢٣٨ / ١٠ ﴿ وَهِيَ اسْتِحْقَاقُ انْتِزَاعِ حِصَّةِ شَرِيكِهِ مِمَّنِ انْتَقَلَتُ إِلَيْهِ بِعِوَضٍ مَالِيٍّ بِثَمَنِهِ الَّذِي اسْتَقَرَّ عَلَيْهِ العَقْدُ، فَإِنِ انْتَقَلَ بَغَيْرِ عِوَضٍ، أَوْ كَانَ عِوَضُهُ صَدَاقًا...).

## الشرح 🕸

قوله: «أو كان عوضه صداقاً» العبارة فيها شيء من الركاكة، والتقدير: (وإن كان عوضه غير مالي بأن جُعِل صداقاً) يعني أن الشريك أصدق امرأته نصيبه من المشترك...







# ابُ الوَدِيعَة ﴾ ﴿

(عندنا مودع، ومودَع، ومودَع إليه، فالمودع: صاحب المال، والمودَع: المال، والمودَع إليه: المؤتمن).

## الشرح 🍅

المؤلف لم يتكلم على هذا، وكأنه رَحْمَهُ ٱللهُ علم أن المسألة واضحة فلم يتكلم عليه، وتكلم على الآثار المترتبة على الوديعة.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الْخَدْمَ، أَوْ خَلَطَهَا بِغَيْرِ مُتَمَيِّزٍ فَضَاعَ الكُلُّ ضَمِنَ). وَمَنْ أُودِعَ دَابَّةً فَرَكِبَهَا لِغَيْرِ نَفْعِهَا، أَوْ رَفَعَ فَلَبِسَهُ، أَوْ دَرَاهِمَ فَأَخْرَجَهَا مِنْ مَحْرَزٍ ثُمَّ رَدَّهَا، أَوْ رَفَعَ الخَدْمَ، أَوْ خَلَطَهَا بِغَيْرِ مُتَمَيِّزٍ فَضَاعَ الكُلُّ ضَمِنَ).

### 🕸 الشرح

وعُلِمَ من قوله: «خلطها بغير متميز» أنه لو خلطها بمتميز فلا بأس، لكن بشرط أن تكون بحرز مثلها، ولكن ينبغي أن يقال: في هذا تفصيل:

إن خلطها بغير متميز يسهل أخذها منه فلا بأس، ولا يقال: إن الرجل فرط أو تعدى، مثل أن يخلط حلياً بدنانير في صندوق محرز، وأما لو خلط شعيراً ببر فهذا وإن كان متميزاً لكن تخليص الوديعة من خليطها فيه صعوبة، فربما يأبى أن يخلص ذلك ويتعب ويحصل بذلك ضرر على الطرفين.

وعليه فينبغي أن يقيد مفهوم قوله: «بغير متميز فضاع الكل» ما إذا خلطها بمتميز يسهل تخليصه من خليطه، وإلا فيكون ضامنًا.





# ابُ إِحْيَاءِ الْمَوَاتِ الْمُواتِ الْمُواتِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الإمام وعدمه....).

### الشرح 🎕

قوله: «من مسلم وكافر» لكن المؤلف يقول: لا فرق بين المسلم والكافر، والمراد بقوله: «كافر» أي معصوم، وأيضاً نزيد شرطاً ثانياً في الكافر وهو: أن يكون ممن يصح تملكه الأرض، فإن كان لا يصح فإنه لا يملكها، فمن أحياها ملكها من مسلم أو كافر، ذكر أو أنثى، صغير أو كبير، لكن الصغير الذي لا يميز يتولى ذلك عنه وليه.





# ﴾ إِنُ الجَعَالَةِ ﴾

### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

هُ مَالًا قَعْمِلًا لِغَيْرِهِ عَمَلًا فَيْ ضَالَّةً، أَوْ عَمِلًا لِغَيْرِهِ عَمَلًا لِغَيْرِهِ عَمَلًا بِغَيْرِ جُعْلٍ لَمْ يَسْتَحِقَّ عِوَضًا، إِلاَّ دِينَاراً أَوْ اثْنَيْ عَشَرَ دِرْهَمًا عَنْ رَدِّ الآبِقِ...).

### الشرح 🏶

وقوله: «والآبق» هو العبد الذي شرد عن مالكه، هذا إذا رده أحد فله دينار أو اثنا عشر درهما من الفضة، والدليل السنة، فقد جعل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك لمن رد الآبق، ووردت آثار بذلك... فلذلك جعل الشارع لمن رده عوضاً، وإن لم يُظهر سيده ذلك العوض.

## ويستثنى أمران آخران أيضًا:

\* الأول: من أنقذ مال المعصوم من الهلكة، فإنه يستحق أجرة المثل.





\* الثاني: إذا كان الإنسان قد أعد نفسه للعمل فجاء شخص وأعطاه الثوب وقال: خط لي ثوبًا، فله أن يأخذ عوضًا؛ لأنه قد أعد نفسه للعمل.

فصار كل من عمل لغيره عملاً بلا عقد فإنه ليس له شيء، إلا في ثلاث أحوال:

\* الأولى: إنقاذ مال المعصوم من الهلكة.

\* الثانية: رد الآبق.

\* الثالثة: إن أعد الإنسان نفسه للعمل.







# اللُّقَطَةِ ﴾ ﴿ بَاللُّقَطَةِ اللَّهُ اللَّهُلَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

السَّفِيهُ وَالسَّفِيهُ وَالصَّبِيُّ يُعَرِّفُ لُقَطَتَهُمَا وَلِيُّهُمَا...).

## الشرح 🅸

ولم يذكر المؤلف المجنون، لكنه لاشك أنه من باب أولى،... على أنه ربما يقال: إن المجنون يختلف عن الصبي، فالصبي يعرف، وإذا قيل له: من أين؟ قال: وجدتها في المكان الفلاني، والمجنون لا يعرف، فقد يكون سرقها من بيت، أو استلب الحلي من لابسته، وعليه فلا يكون لقطة، لكنه في الحقيقة في حكم اللقطة.







# اللَّقِيطِ ﴾﴿ بَاللَّقِيطِ ﴾

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الله عَهُ، أَوْ تَحْتَهُ ظَاهِراً أَوْ مَدْفُوناً، طَرِيّاً وَمَا وُجِدَ مَعَهُ، أَوْ تَحْتَهُ ظَاهِراً أَوْ مَدْفُوناً، طَرِيّاً وَعَيْرِهِ، أَوْ قَرِيبًا مِنْهُ؛ فَلَهُ....).

### 🕸 الشرح

وقوله: «أو قريبًا منه» هذه تحتاج إلى تفصيل، فإذا وجد شيء قريب منه فهو له، وهذا مسلّم إذا كان هناك قرينة تدل على أنه له، وإلا فيكون القريب منه لقطة؛ لأن الأصل عدم الملك، لكن إذا وجدت قرينة، مثل أن يكون الطفل ملفوفًا بخرقة وما حوله ملفوف بخرقة مثلها، فإنه يدل على أنها تبع له، فقوله: «قريبًا منه» ينبغي أن يقيد بما إذا كان هناك قرينة.





# كِتَابُ الوَقْفِ

## 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ....). (وَيَصِحُّ بِالقَوْلِ وبِالفِعْلِ الدَّالِّ عَلَيْهِ....).

## الشرح 🕸

ولم يذكر المؤلف رَحمَهُ الله الحكم التكليفي للوقف، وإنما ذكر حكمه الوضعى فقال: «ويصح».

لكن نقول: الوقف تبرع بالمال، وحبس له عن التصرف فيه، فإذا كان على جهة مشروعة كان مستحبًا؛ لأنه من الصدقة، وإذا نذره الإنسان كان واجبًا بالنذر.

فيمكن أن تجري فيه الأحكام الخمسة، هذا من حيث الحكم التكليفي.







### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الخَمْسَةِ، أَوْ حُكْم الوَقْفِ).

## الشرح 🏵

قوله: «أو حكم الوقف» كان الأولى أن يقول: «أو بما يدل على الوقف»؛ لأنه أعم.

أيضًا لم يذكر المؤلف رَحْمَهُ ألله شروط الواقف، فيقال: يشترط في الواقف: أن يكون مكلفًا، جائز التبرع، جائز التصرف.





## 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

هُ ١١/ ٥٥ (والقَرَابَةُ وَأَهْلُ بَيْتِهِ وَقَوْمُهُ يَشْمَلُ الذَّكَرَ وَالأَّنْثَى مِنْ أَوْلاَدِهِ وَأَوْلاَدِ أَبِيهِ وَجَدِّهِ وَجَدِّ أَبِيهِ...).

## الشرح 🎕

وقوله: «وقومه» جعلها المؤلف كلفظ القرابة وأهل البيت، لكن هذا القول بعيد من الصواب؛ لأن القوم في عرف الناس وفي اللغة أيضًا أوسع من القرابة، اللهم إلا على قول من يقول: إن القرابة تشمل كل من يجتمع معه في الاسم الأول، فالفخذ من القبيلة قرابة، فهنا ربما نقول: إن القوم والقرابة بمعنى واحد، أما إذا قلنا: إن القرابة هم أولاده، وأولاد أبيه وجده، وجد أبيه، فإن القوم بلا شك أوسع.





# ابُ الهِبَةِ وَالعَطِيَّةِ ﴾﴿ بَابُ الهِبَةِ وَالعَطِيَّةِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

ك ١١/ ٨٤ (فَإِنْ فَضَّلَ بَعْضَهُمْ سَوَّى بِرُجُوعٍ أَوْ زِيَادَةٍ،...).

## الشرح 🅸

قوله: «سوَّى» أي بينهم، ولو قال المؤلف: (عَدَّل) لكان أولى؛ لأن أول كلامه يقول: «يجب التعديل» ولم يقل: التسوية، ثم إن قوله: «سوَّى» ليس على إطلاقه؛ لأنه لو قلنا: «سوَّى» للزم أن نعود إلى مشكلة، وهي أن يكون الذكر والأنثى سواء، وليس ذلك مراداً، وعلى كل حال فمراده بالتسوية هنا التعديل.







## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ك ١١/١١ (وَلَهُ أَنْ يَأْخُذَ وَيَتَمَلَّكَ مِنْ مَالِ وَلَدِهِ....).

#### الشرح 🅸

قوله: «له» يعود على الأب لكن بقيد أن يكون حراً؛ لأن غير الحر لا يملك فكيف يتملك؟! ولأن غير الحر لو تملك من مال ابنه فإن ما تملكه يرجع إلى سيده.

وهل يشترط أن يكون موافقًا لابنه في الدِّين؟....

إذاً قوله: «له» أي: للأب، ونضيف وصفًا «الحر» ووصفًا آخر «الموافق في الدين» على رأي كثير من العلماء، أو على الأصح ألا يكون كافراً يأخذ من مال مسلم.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

قال: (أو أَرَادَ أَخْذَهُ قَبْلَ رُجُوعِهِ....).

## الشرح 🎕

قوله: «أخذه» أي: أخذ ما وهبه، والضمير هنا فيه ركاكة؛ لأنك لو قرأت المتن: «أو أراد أخذه» أي أخذ ماله قبل رجوعه، ولكن المراد: «أخذه» أي أخذ ما وهبه قبل رجوعه، يعني وهب ابنه شيئا ثم أراد أن يضمه إلى ملكه قبل أن يرجع، فإنه لا يصح.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

ا ١ / ١ ٢ (وَيُسَوَّى بَيْنَ المُتَقَدِّمِ والمُتَأَخِّرِ فِي الوَصِيَّةِ، وَيُسُوَّى بَيْنَ المُتَقَدِّمِ والمُتَأَخِّرِ فِي الوَصِيَّةِ، وَيُبْدَأُ بِالأَوَّلِ فَالأَوَّلِ فِي العَطِيَّةِ....).

## الشرح 🎕

بدأ المؤلف ببيان الفروق بين العطية والوصية...

هــذه أربعة فروق ذكرها المؤلف، وهناك فروق أخرى كنت قد كتبتها زيادة على ما ذكر، فمنها:

- الفرق الخامس: اشتراط التنجيز في العطية، وأما الوصية فلا تصح منجزة.
- الفرق السادس: الوصية تصح من المحجور عليه،
   ولا تصح العطية.
- \* الفرق السابع: الوصية تصح بالمعجوز عنه، والعطية لا تصح.
- الفرق الثامن: الوصية لها شيء معين ينبغي أن يُوصى فيه،
   والعطية لا.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



- \* الفرق التاسع: يقول الفقهاء: الوصية تصح للحمل، والعطية لا تصح.
- \* الفرق العاشر: أن العبد المدبَّر يصح أن يوصَى له، ولا تصح له العطية.
- \* الفرق الحادي عشر: العطية خاصة بالمال، والوصية تكون بالمال والحقوق.







## كتابُ الوَصَايَا

## ﴿ قَالَ المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ا ١ / ١٣٨ (يُسَنُّ لِمَنْ تَرَكَ خَيْراً وَهُوَ المَالُ الكَثِيرُ أَن يُوصِيَ المَالُ الكَثِيرُ أَن يُوصِيَ بِالخُمُسِ.....).

### الشرح 🎕

المؤلف لم يبيِّن لمن تُصرف الوصية، والجواب: أنها تصرف في أعمال الخير.







### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

المُ ١٣٩/١١ (وَلاَ تَجُوزُ بِأَكْثَرَ مِن الثُّلُثِ لأَجْنَبِيٍّ وَلاَ لَا يُحْبَبِيٍّ وَلاَ لَوْرَثَةِ لَهَا بَعْدَ المَوْتِ، فَتَصِحُّ لِوَارِثٍ بِشَيْءٍ، إِلاَّ بِإِجَازَةِ الوَرَثَةِ لَهَا بَعْدَ المَوْتِ، فَتَصِحُّ تَنْفِيذاً،...).

## الشرح 🅸

ظاهر كلامه رَحْمُهُ أَنه إذا أجازها الورثة صارت حلالاً، وفيه نظر، والصواب أنها حرام، لكن من جهة التنفيذ تتوقف على إجازة الورثة، فتصح تنفيذاً لا ابتداء عطية.





### ابُ المُوصَى لَهُ اللهِ ﴿ بَابُ المُوصَى لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: 🕸 قال المؤلف

الموصي كقضاء دين وتفرقة ثلثه....).

#### الشرح 🅸

قوله: «وتفرقة ثلثه» وليت المؤلف لم يقل: «وتفرقة ثلثه» وليته قال: تفرقة خمسه؛ لأن في أول الوصايا قال: «تسن بالخمس»، وإذا كان هذا هو الأفضل فينبغي أن يكون هو مورد التمثيل؛ لأن الثلث مباح والخمس أفضل.







# كِتَابُ الفَرَائِضِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

المَا ٢١١ (وَالجَدُّ لأَبٍ وَإِنْ عَلاَ مَعَ وَلَدِ أبوين أَوْ أَبٍ كَأَخٍ وَإِنْ عَلاَ مَعَ وَلَدِ أبوين أَوْ أَبٍ كَأَخٍ مِنْهُمْ .....).

#### الشرح 🕸

قوله: «كأخ منهم»، ولو أن المؤلف قال: «والجد لأب وإن علا مع الإخوة الأشقاء أو لأب كأخ منهم» كان أوضح من قوله: «ولد أبوين»، لكن على كل حال المتناهي في الطلب يعرف أن ولد الأبوين هم الإخوة الأشقاء، فالجد كأخ منهم.





#### ﴿ قَالَ المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

(.....والسدس مع زوج وأبوين، والأب مثلاهما....). والربع مع زوجة وأبوين، وللأب مثلاهما....).

#### الشرح 🕸

هـذا التعبير غير صحيح، وهو تساهل كبير جداً من المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ؛ لأنه لم يرد في القرآن ولا في السنة أن الأم لها الربع أبداً، الأم إما لها الثلث وإما السدس، هـذا الذي في القرآن، والصواب أن نقول: وثلث الباقي مع زوج وأب، أو زوجة وأب.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

المُ ١١/ ٢٣٩ (فَصْلُ: يَسْقُطُ الأَجْدَادُ بِالأَبِ.....).

#### الشرح 🏟

ويحسن أن نذكر قواعد في الحجب:

- \* أولاً: الأصول: كل قريب يحجب من فوقه إذا كان من جنسه.
- \* ثانيًا: الفروع: كل ذكر يحجب من تحته، سواء من جنسه أو من غير جنسه، أما الأنثى فلا تحجب من تحتها.
- \* ثالثًا: الحواشي: يحجبهم كل ذكر من الأصول أو الفروع، كذلك كل قريب من الحواشي يحجب من بَعُد مطلقًا، لكن إناث الحواشي لا يرث منهن إلا الأخوات فقط.

هذه القواعد تريح من العدد الذي ذكره المؤلف، وهي لا تنافي ما ذكره بل هي نفسها، لكن كلما قل الكلام كان أقرب إلى الفهم، لا سيما إذا كان قواعد وضوابط.







### ابُ العَصَبَاتِ ﴾ ﴿ بَابُ العَصَبَاتِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ا ٢٤٢ / ٢٤٢ (وَهُمْ كُلُّ مَنْ لَوِ انْفَرَدَ لأَخَذَ المَالَ بِجِهَةٍ وَاحِدَةٍ، وَاحِدَةٍ، وَمَعَ ذِي فَرْضٍ يَأْخُذُ مَا بَقِيَ....).

#### الشرح 🕸

المؤلف رَحمَهُ أُللَّهُ عَرَّف العصبة بالحكم، والتعريف بالحكم يسلكه كثير من العلماء، لكنه عند أهل المنطق معيب.

# وعِنْدَهُمْ مِنْ جُمْلَةِ المَرْدُودِ أَنْ تُدْخَلَ الأَحْكَامُ فِي الحُدُودِ

وما ذهب إليه أهل المنطق أوضح، فكيف تحكم على ما لا تعرف، فاعرف الشيء أولاً ثم احكم عليه.

أما تعريفه بالرسم فيقال: كل من يرث بلا تقدير.

وحكمه: أنه إن انفرد أخذ المال كله، ومع ذي فرض يأخذ ما بقي، وإذا استغرقت الفروض التركة سقط.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ابن ۲٤٣/۱۱ (ومع ذي فرض يأخذ ما بقي، فأقربهم ابن فابن....).

#### الشرح 🕸

قوله: «فأقربهم ابن» لأنه أسبق جهة، ولهذا لو قال المؤلف رَحْمُهُ الله في الله أنه أحسن؛ لأنه إذا قال: «فأقربهم» يفهم القارئ أن هذا قرب منزلة، وأيضًا لفظ الحديث: «فما بقي فلأولى رجل ذكر».







# ابُ أُصُولِ الْسَائِلِ ﴾ ﴿ بَابُ أُصُولِ الْسَائِلِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

اثْنَيْنِ، وَثُلُثَانِ أَوْ ثُلُثٌ وَمَا بقي ....).

#### الشرح 🅸

وبدلاً من هذا نقول: أصل المسألة مخرج فروضها بلا كسر، وهذا سهل عند كل حاسب، متى تحصل على عدد بلا كسر، ففي النصف من اثنين، وفي الثلث من ثلاثة، وفي الربع من أربعة، وفي السدس من ستة، وهلم جرًّا.





# التَّصْحِيحِ وَالْمُنَاسَخَاتِ وقِسْمَةِ التَّرِكَاتِ ﴾ إِنابُ التَّصْحِيحِ وَالْمُنَاسَخَاتِ وقِسْمَةِ التَّرِكَاتِ

المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الْكَسَرَ سَهُمُ فَرِيقٍ عَلَيْهِمْ....). (إِذَا انْكَسَرَ سَهُمُ فَرِيقٍ عَلَيْهِمْ....).

#### الشرح 🅸

المؤلف رَحمَهُ أُللَهُ لم يذكر إلا الانكسار على فريق، وهناك الانكسار على فريقين أو ثلاثة أو أربعة، وقد بيناه في (البرهانية).





### ابُ ذُوي الأَرْحَامِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

المَّارُ المَّارِثُونَ بِالتَّنْزِيلِ... وَبَنَاتُ الإِخْوَ وَالأَعْمَامِ لَا بَوَيْنِ أَوْ لأَبِ...). لأَبُويْنِ أَوْ لأَبِ...).

#### الشرح 🅸

قوله: «وبناتُ الإخوةِ والأعمامِ» الأعمامِ بالكسر ويتعين؛ لأننا لو قلنا: «والأعمامُ» بالضم ما استقام المثال؛ لأنهم عصبة ولا ميراث لبنات الأخوات معهم، ومثل هذا يحسن بالمؤلف أن يقول: «وبناتُ الإخوة وبناتُ الأعمام» لئلا يتوهم.







# ابُ مِيرَاثِ المَفْقُودِ ﴾ بابُ مِيرَاثِ المَفْقُودِ

عَمَامُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ

#### الشرح 🎕

في بعض النسخ «منذ تلف»، والصواب «منذ فقد»؛ لأنه إذا تلف ما ننتظر ولا ساعة، لكنها سبقة قلم من المؤلف رَحْمَهُ اللهُ.





# ابُ مِيرَاثِ أَهْلِ الْلِلِ ﴾ ﴿ بَابُ مِيرَاثِ أَهْلِ الْلِلِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

المُسْلِمَ إِلاَّ بِالوَلاَءِ، وَلاَ الكَافِرَ إِلاَّ بِالوَلاَءِ، وَلاَ الكَافِرُ الكَافِرُ الكَافِرُ الكَافِرُ المُسْلِمَ إِلاَّ بِالوَلاَءِ،....).

#### الشرح 🕸

قول المؤلف: «إلا بالولاء»، فهذا الاستثناء لا دليل عليه ولا يصح أثراً ولا نظراً.





### ابُ الكِتَابَةِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ا ١١/ ٣٣٦ (وَهِيَ بَيْعُ عَبْدِهِ نَفْسَهُ بِمَالٍ مُؤَجَّلِ...).

#### الشرح 🍅

قوله: «وهي بيع عبدِهِ نفسَه»، لو قال المؤلف: شراء العبد نفسه من سيده، لكان أوضح وأخصر.







# كِتَابُ النِّكَاحِ

#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَهُ مُأَلَّلُهُ:

ك ١٩/١٢ (وَلَهُ نَظَرُ مَا يَظْهَرُ غَالِبًا، مِرَارَاً، بلاَ خَلْوَة...).

#### الشرح 🕸

قوله: «وله» اللام للإباحة، والضمير يعود على من أراد خطبة امرأة، ولو قال: (للخاطب) لكان أولى وأوضح، أي: ولمن أراد خطبة امرأة نظر... إلى آخره.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

اللَّمْ التَّصْرِيحُ بِخِطْبَةِ الْمُعْتَدَّةِ مِنْ وَفَاةٍ، وَلَيْحُرُمُ التَّصْرِيحُ بِخِطْبَةِ الْمُعْتَدَّةِ مِنْ وَفَاةٍ، وَالْمُبَانَةِ، دُونَ التَّعْرِيضِ، وَيُبَاحَانِ لِمَنْ أَبَانَهَا دُونَ الثَّلاَثِ وَالْمُعْتَدِينَةِ.....)

#### الشرح 🅸

وقوله: «دون الثلاث» لو قال المؤلف: بغير الثلاث، لكان أوضح، مثل أن يطلقها على عوض، أو يفسخ العقد فسخًا لعيب في زوجها.

المهم أن الطلاق على عوض وجميع الفسوخ، تعتبر بينونة، لكن ليست مثل البينونة بالثلاث.

قوله: «كرجعية» يعني كرجعية له، والحقيقة هذا التمثيل فيه نظر؛ لأن الرجعية بالنسبة لزوجها ما تخطب، بل يراجعها، فيقول: أنا راجعتك، وتتمم الرجعة، وتعود زوجته.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

التَّعْرِيضُ: إِنِّي فِي مِثْلِكِ لَرَاغِبٌ، وَتُجِيبُهُ: وَتُجِيبُهُ: مَا يُرْغَبُ عَنْكَ، وَتُجِيبُهُ: مَا يُرْغَبُ عَنْكَ، وَنَحْوُهُمَا...).

#### الشرح 🕸

وفهم من كلام المؤلف أنه يجوز للإنسان أن يخاطب مخطوبته، وعليه فنقول: هذا الإطلاق من المؤلف يجب أن يقيد بأن لا يحدث شهوة، أو تلذذ بمخاطبتها، فإن حصل ذلك فإنه لا يجوز؛ لأن الفتنة يجب أن يبتعد عنها الإنسان.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

هُ ١٢/ ٣٦ (فَصْلُ: وَأَرْكَانُهُ: الزَّوْجَانِ الخَالِيَانِ مِنَ المَوَانِعِ (المَوَانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْنِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِي (المَوْانِعِ (المَوْانِي (المَو

#### الشرح 🍅

قوله: «الخاليان من الموانع» هذا ليس داخلاً في الركنية، ولكنه شرط، أي خلو الزوج أو الزوجة من الموانع، ولهذا لو قلنا: الزوجان، كفى، والموانع هي: المحرمات في النكاح، أي: ما يمنع صحة النكاح.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

الْمُ الْمُخْرِيَّةُ بِغَيْرِ لَفْظِ زَوَّجْتُ، وَلاَ يَصِحُّ مِمَّنْ يُحْسِنُ الْعَرَبِيَّةَ بِغَيْرِ لَفْظِ زَوَّجْتُ، أَوْ تَرْوجتها أَوْ تَرْوجت أَوْ قبلت....).

#### الشرح 🎕

وقوله: «أو تزوجت» أي: قال الولي: زوجتك بنتي، قال: تزوجت، فهل يفهم منها القبول؟! حقيقة أن فهم القبول منها بعيد، بل قد يُفهم منها أن عنده زوجة فلا يريد هذه.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

المَجْلِسِ، وَإِنْ تَأَخَّرَ عَنِ الإِيجَابِ صَحَّ مَا دَامَا فِي المَجْلِسِ، وَلَمْ يَتَشَاغَلاً بِمَا يَقْطَعُهُ....).

#### الشرح 🕸

...فصار يشترط في القبول شرطان:

\* الأول: أن يكون في المجلس.

\* الثاني: ألا يتشاغلا بما يقطعه.

وهناك شرط ثالث ما ذكره المؤلف؛ لأنه معلوم: أن يكون القبول لمن أوجب له.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

المَعْتُوهَ، وَلَهُ شُرُوطٌ: الثَّانِي: رِضَاهُمَا، إِلاَّ البَالِغَ المَعْتُوهَ، وَالصَّغِيرَ....).

#### الشرح 🕸

هؤلاء ثلاثة لا يشترط رضاهم:

الثاني: المجنونة، ولم يقيدها المؤلف بالبلوغ ولا بالصغر؛ لأن الأب يجبر ابنته عاقلة كانت أو مجنونة إذا لم تكن ثيبًا، وهل يروج المجنونة مطلقًا؟ ظاهر كلام المؤلف الإطلاق، ولكن ينبغي أن يقيد بما إذا علمنا رغبتها في النكاح، فإذا لم نعلم رغبتها في النكاح صار تزويجها عبثًا.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

١٢/٥٥ (وَلا كَبِيرَةً عَاقِلَةً....).

#### الشرح 🏟

وعلم من قول المؤلف: «كبيرة عاقلة» أنهم يزوجون الكبيرة المجنونة، ولكن هذا مقيدٌ بالحاجة، وذلك إذا عرفنا أنها تميل إلى الرجال، ففي هذه الحال يزوجها الأولياء بدون إذنها لدفع حاجتها؛ لأنها مجنونة فلا إذن لها.





# المُحرَّمَاتِ فِي النِّكَاحِ ﴾﴿ بَابُ المُحَرَّمَاتِ فِي النِّكَاحِ

المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: اللَّهُ اللَّهُ:

ك ١١٠ / ١٢ (تَحْرُمُ أَبَداً: الأُمُّ، وَكُلُّ جَدَّةٍ وَإِنْ عَلَتْ.....).

#### الشرح 🍅

... إذاً المحرمات إلى الأبد: الأم وإن علت، والبنت وإن نزلت، والأخت وما تفرع عنها،...

هذه سبع، لكن الآية تغنيك عن هذا الذي قاله المؤلف، مع ما فيه من شيء من التعقيد، قال الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ مَا فيه من شيء من التعقيد، قال الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ مَا فيه من شيء من التعقيد، قال الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ مَا الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ مَا الله عَلَيْكُمُ مَا الله عَلَيْكُمُ مَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

#### الشرح 🍅

وبه ذا يتبين أن هذا الاستثناء لا وجه له ولا حاجة إليه، ولو كان هذا محتاجًا إليه لكان الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أول من يستثنيه، والحديث: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب» عام، وهذه المسألة التحريم فيها بالمصاهرة، أي: في النسب، وليس بالرضاع.







#### المؤلف رَحْمَهُ أَللَّهُ: ﴿ وَمُهُ أَللَّهُ:

(فَصْل: وَتَحْرُمُ إِلَى أَمَدٍ أَخْتُ مُعْتَدَّتِهِ، وَأَخْتُ مُعْتَدَّتِهِ، وَأَخْتُ رَوْجَتِهِ، وَأَخْتُ رَوْجَتِهِ، وَبِنْتَاهُمَا، وَعَمَّتَاهُمَا، وَخَالتَاهُمَا،.....).

#### 🕸 الشرح

هذا تسامح من المؤلف رَحَهُ الله الخت معتدته وأخت زوجته زوجته لا تحرم عليه، فالقرآن لم ينص على أن أخت زوجته حرام عليه، ولا على أن أخت معتدته حرام عليه، بل قال: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الْأَخْتَيْنِ السورة النساء: آبة ٢٣]، فالمحرم هو الجمع، أما نفس الأخت فليست موصوفة بأنها حرام، بخلاف الأم، والبنت، والمحرمة، وما أشبه ذلك، فهؤ لاء موصوفات بأنهن حرام، فلنعبر بما عبر به القرآن، وهو صريح، فقال: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ ﴾.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

۱۳۱/۱۲ قوله: (وعمتاهما وخالتاهما).

#### الشرح 🏟

أي: لا يجوز الجمع بين معتدته وعمتها أو خالتها، وكذلك زوجته وعمتها أو خالتها، ولو أن المؤلف رَحَمُ الله وغيره من العلماء أتوا بالآية والحديث لكان أوضح وأبين وأجلى، قال الله تعالى: ﴿وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَ يُنِ ﴿ وَقَالَ النَّبِي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لا يجمع بين المرأة وعمتها ولا بين المرأة وخالتها).





# ابُ الشُّرُوطِ وَالعُيُوبِ فِي النِّكَاحِ ﴾﴿ بَابُ الشُّرُوطِ وَالعُيُوبِ فِي النِّكَاحِ

المؤلف رَحْمَهُ أَللَّهُ: ﴿ وَمُهُ أَللَّهُ:

ك ١٩٦/١٢ (وَإِنْ شَرَطَهَا مُسْلِمَةً فَبَانَتْ كِتَابِيَّةً،....).

#### الشرح 🕸

قوله: «فبانت كتابية» فله الفسخ، إذا هذا شرط صحيح، والمؤلف رَحمَهُ الله ما رتبها كما ينبغي.







#### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الْهَ عَلَىٰ اللهَ اللهُ الله

#### الشرح 🍅

قوله: «واستطلاق بول ونجو»... والمؤلف رَحَمَهُ ٱللَّهُ خلط بين الخاص والمشترك، وكان من حسن التصنيف أن يجعل الخاص وحده، والمشترك وحده.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

٢٣١/ ١٣١ (وَالصَّغِيرَةُ، وَالمَجْنُونَةُ، وَالأَمَةُ لاَ تُزَوَّجُ وَاحِدَةٌ مِنْهُنَّ بِمَعِيب....).

#### الشرح 🎕

كذلك المجنونة لا يجوز أن تزوج بمعيب ولو رضيت، فليس لها رضا ولا غرض، وظاهر كلام المؤلف ولو كان ذلك لمصلحتها، وفي هذا نظر، بل يقال: إن المجنونة إذا كان من مصلحتها أن تزوج هذا المعيب فلنزوجها؛ لأن المجنونة لا يرغبها كل الناس، لكن قد يأتيها إنسان فيه عيب ويقول: أنا أستمتع بها، وأصبر على جنونها، فمن المصلحة أن تزوج، وعلى هذا فيكون في إطلاق المؤلف فيما يتعلق بالمجنونة نظر، ويقال: إن المجنونة تزوج بمعيب إذا اقتضت المصلحة ذلك، بشرط: ألا يكون في ذلك عليها ضرر، وألا يتعدى عيبه لنسلها.







# ابُ نِكَاحِ الكُفَّارِ ﴾

#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

المُسْلِمِينَ، وَيُقَرُّونَ عَلَى فَاسِدِهِ كَنِكَاحِ المُسْلِمِينَ، وَيُقَرُّونَ عَلَى فَاسِدِهِ الْمُسْلِمِينَ، وَيُقَرُّونَ عَلَى فَاسِدِهِ إِذَا اعْتَقَدُوا صِحَّتَهُ فِي شَرْعِهِمْ، وَلَمْ يَرْتَفِعُوا إِلَيْنَا.....).

#### الشرح 🕸

#### ذكر المؤلف شرطين:

الأول: أن يعتقدوا صحته في شرعهم، ولو عبر المؤلف بعبارة أسد فقال: إذا كان صحيحًا في شرعهم؛ لأنهم قد يعتقدون الصحة، وهو ليس بصحيح بمقتضى شرعهم، كأن يكونوا جهالاً، فالمهم إذا كان هذا صحيحًا في شرعهم فإننا لا نتعرض له.





### ابُ الصَّدَاقِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الْنَهُ الصَّغِيرَ بِمَهْرِ المِثْلِ أَوْ أَكْثَرَ صَحَّ الْبَنَهُ الصَّغِيرَ بِمَهْرِ المِثْلِ أَوْ أَكْثَرَ صَحَّ فِي ذِمَّةِ الزَّوْجِ، وَإِنْ كَانَ مُعْسِراً لَمْ يَضْمَنْهُ الأَبُ،.....).

#### الشرح 🏶

قوله: «لم يضمنه الأب» على إطلاقه: فيه نظر، والصواب في ذلك التفصيل...





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

اللهُ عَهُ بِقَدْرِ يُسْرِ تَوْا فَلَهَا اللهُ عُولِ فَلَهَا المُتْعَةُ بِقَدْرِ يُسْرِ وَا فَلَهَا المُتْعَةُ بِقَدْرِ يُسْرِ فَلَهَا المُتْعَةُ بِقَدْرِ يُسْرِ فَلَ اللهُ عُولِ مَا وَعُسْرِهِ، وَيَسْتَقِرُ مَهْرُ المِثْلِ بِالدُّخُولِ،....).

#### 🕸 الشرح

قوله: «وإن طلقها» الضمير يعود على المفوّضة، «قبل الدخول» هذا فيه شيء من القصور في الواقع؛ لأنه تقدم لنا أن الخلوة، والنظر إلى فرجها، ومسها، وتقبيلها بشهوة يثبت المهر، ولو قال المؤلف: وإن طلقها قبل استقرار المهر، أو قبل وجود ما يستقر به المهر؛ لكان أحسن وأشمل.









#### المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ: 🕸 قال المؤلف

٣٠٨/١٢ (وَإِنْ طَلَّقَهَا بَعْدَهُ فَلاَ مُتْعَةً.....).

#### الشرح 🎕

قوله: «وإن طلقها» سواء كانت مفوضة أو غير مفوضة، قوله: «بعده» الضمير يرجع إلى الدخول، ولو قال المؤلف: بعدما يقرر المهر، من دخول، أو خلوة، أو لمس، أو نظر لفرجها؛ لكان أشمل.





### ابُ وَلِيمَةِ العُرْسِ ﴾ ﴿ بَابُ وَلِيمَةِ العُرْسِ

#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

٣٣٠/١٢ وَتَجِبُ فِي أُوَّلِ مَرَّةٍ إِجَابَةُ مُسْلِمٍ يَحْرُمُ هَجْرُهُ فَجْرُهُ إِلَيْهَا إِنْ عَيَّنَهُ، وَلَمْ يَكُنْ ثُمَّ مُنْكَرٌ).

#### الشرح 🏶

... فتلخص لنا ستة شروط، ولكن يشترط أيضاً شرط لا بد منه، وهو: أن نعلم أن دعوته عن صدق، وهذا يضاف إلى الشروط التي ذكرناها، وضد ذلك أن يكون حياءً، أو خجلاً، أو مجرد إعلام فلا يجب.





## ابُعِشْرَةِ النِّسَاءِ ﴾ بَابُعِشْرَةِ النِّسَاءِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الْعَقْدُ لَزِمَ تَسْلِيمُ الْحُرَّةِ الَّتِي يُوطَأُ مِثْلُهَا (وَإِذَا تَمَّ الْعَقْدُ لَزِمَ تَسْلِيمُ الحُرَّةِ الَّتِي يُوطَأُ مِثْلُهَا فِي بَيْتِ الزَّوْجِ....).

#### الشرح 🅸

أي يجب أن تسلم في بيت الزوج، وهذا يوافق عرف بعض البلاد.

ولكن هذا الكلام مقيد بما إذا لم يخالف العادة، فإن خالفها نرجع إلى القاعدة المستقرة وهي: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [سورة النساء: آية ١٩] فإذا كان من عادة الناس أن الزوج هو الذي يأتي لبيت الزوجة، فيلزمه ذلك.





#### المؤلف رَحْمُهُ أُللَّهُ: ﴿ وَمُهُ أُللَّهُ:

ك ٤٠٧/١٢ (وَ لاَ تُجْبَرُ الذِّمِّيَةُ عَلَى غُسْلِ الجَنَابَةِ.....).

#### الشرح 🍅

وقوله: «الذمية» لو أن المؤلف رَحْمَهُ الله قال «الكتابية» لكان أولى من وجهين:

- \* الأول: أن الكتابية يجوز نكاحها وإن لم تكن ذمية.
- \* الثاني: أن غير الكتابية لا يجوز نكاحها ولو كانت ذمية.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الْوَارِدِ، وَقُولُ الْوَارِدِ، وَتُسَنُّ التَّسْمِيَةُ عِنْدَ الوَطْءِ، وَقَوْلُ الْوَارِدِ، وَقَوْلُ الْوَارِدِ، وَالْخَرَةُ الكَلاَمِ، وَالنَّرْعُ قَبْلَ فَرَاغِهَا، وَالوَطْءُ بِمَرْأَى وَيُكْرَهُ كَثْرَةُ الكَلاَمِ، وَالنَّرْعُ قَبْلَ فَرَاغِهَا، وَالوَطْءُ بِمَرْأَى أَعَدِ، وَالتَّحَدُّثُ بِهِ.....).

#### الشرح 🅸

قوله: «والوطء بمرأى أحد»، هذا من أغرب ما يكون أن يقتصر فيه على الكراهة.

فكلام المؤلف ليس بصحيح إطلاقاً.

فالصحيح في هذه المسألة أنه يحرم الوطء بمرأى أحد، اللهم إلا إذا كان الرائي طفلاً لا يدري، ولا يتصور، فهذا لا بأس به.

قوله: «والتحدث به» سبحان الله العظيم يقول المؤلف: إنه يكره التحدث بجماع زوجته، وهذا أيضًا فيه نظر ظاهر، والصواب: أن التحدث به محرم.

بل لو قيل: إنه من كبائر الذنوب لكان أقرب إلى النص.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ك ٢١/١٢ (وَلَهُ مَنْعُهَا مِنَ الخُرُوجِ مِنْ مَنْزِلِهِ.....).

#### الشرح 🏟

...ولكن هذه الإباحة هل هي إباحة مطلقة، أو بشرط أن لا تتضرر بذلك؟

الجواب: في هذا تفصيل...







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

﴿ ٢٢ / ٢٢ ﴿ وَيُسْتَحَبُّ إِذْنُهُ أَنْ تُمَرِّضَ مَحْرَمَهَا، وَتَشْهَدَ جَنَازَتَهُ....).

## الشرح 🅸

وقوله: «تمرض» مطلق، لكن يجب أن يقال: أن تمرض محرمها في غير ما لا يحل لها النظر إليه، وهو العورة.

قوله: «وتشهد جنازته» هذا فيه نظر، فإن أراد أن تشهد الصلاة عليها وتتبعها، فقد قالت أم عطية رَضَالِلَهُ عَنْهَا: (نهينا عن اتباع الجنائز).

وإن أراد أن تبقى هناك عند موته، فهذا يخشى منه النياحة والندب، فشهود الجنازة لا وجه له إطلاقًا.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

(وَلَهُ مَنْعُهَا مِنْ إِجَارَةِ نَفْسِهَا، وَمِنْ إِرْضَاعِ وَلَدِهَا مِنْ إِجَارَةِ نَفْسِهَا، وَمِنْ إِرْضَاعِ وَلَدِهَا مِنْ غَيْرِهِ إِلاَّ لِضَرُورَتِهِ....).

### الشرح 🎕

قوله: (وَمِنْ إِرْضَاعِ وَلَدِهَا مِنْ غَيْرِهِ إِلاَّ لِضَرُورَتِهِ)...فللزوج الثاني أن يمنعها من إرضاع ولدها من الزوج الأول، إلا في حالين: \* الأولى: الضرورة.

\* الثانية: أن تشترط ذلك على زوجها الثاني، فإذا وافق لزمه.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

٤٢٦/١٢ (وَمَنْ وَهَبَتْ قَسْمَهَا لِضَرَّتِهَا بِإِذْنِهِ أَوْ لَهُ فَجَعَلَهُ لَا مُسْتَقْبَلاً،...).

## الشرح 🕸

قوله: (فَإِنْ رَجَعَتْ قَسَمَ لَهَا مُسْتَقْبَلاً)... وهذا التعليل لما قاله المؤلف صحيح، لكن ينبغي أن يكون هذا مشروطًا بما إذا لم يكن هناك صلح، فإن كان هناك صلح فينبغي أن لا تملك الرجوع؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنِ ٱمْرَأَةُ خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنكاحَ عَلَيْهِما أَن يُصْلِحا بَيْنَهُما صُلَحًا ﴾ [سورة النساء: آية ١٢٨].





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

المَضْجَعِ مَا شَاءً....). (فَإِنْ أَصَرَّتْ هَجَرَهَا فِي المَضْجَعِ مَا شَاءً....).

#### الشرح 🏚

قوله: «ما شاء» مقيد بما إذا بقيت على نشوزها، فالحكم يدور مع علته.

فإذا استقامت حين هجرها أسبوعاً فالحمد لله، وليس له أن يزيد؛ لأن هذا مثل الدواء، يتقيد بالداء.







## النُخلُع ﴾ ﴿ بَابُ الْخُلْعِ ﴾

#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ه ٢٦١/١٢ (.....أَوْ خَافَتْ إِثْماً بِتَـرْكِ حَقِّـهِ أُبِيحَ النَّحُلُعُ، وَإِلاَّ كُرِهَ وَوَقَعَ....).

#### الشرح 🅸

والعجيب أن المؤلف رَحْمُهُ ألله قال: «كره ووقع» واستدل بحديث: «أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير بأس فحرام عليها رائحة الجنة» ومقتضى الاستدلال: أن يكون الحكم حراما، بل من كبائر الذنوب، وكأنه والله أعلم لم يصح عنده، وقد مر علينا عن صاحب (النكت على المحرر) ابن مفلح رَحْمُهُ الله أنه قال: إن الحديث إذا كان ضعيفاً،...

وكان مقتضياً للتحريم صار للكراهة؛ لأن ضعف سنده يتبعه ضعف الحكم...



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَدُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



لكن نقول: نظراً إلى احتمال أن يكون صحيحاً يجب أن تفعل، هذا ما ذكره رَحمَهُ أُللَّهُ في هذه القاعدة ولعل المؤلف رَحمَهُ اللَّهُ في هذا الباب أخذ به.









### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الْمُ اللهُ اللهُ

## الشرح 🎕

وقوله: «ألفاً» المؤلف ما ذكر تمييز الألف، لكنه ألف من الدراهم؛ لأنه الغالب.





# كِتَابُ الطَّلاَقِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الغَضْبَانِ، ٢٧ (وَيَقَعُ الطَّلاَقُ فِي نِكَاحٍ مُخْتَلَفٍ فِيهِ، وَمِنَ الغَضْبَانِ، (وَيَقَعُ الطَّلاَقُ فِي نِكَاحٍ مُخْتَلَفٍ فِيهِ، وَمِنَ الغَضْبَانِ، (....).

## الشرح 🎕

وقوله: «ومن الغضبان» المؤلف أطلق ولم يفرق بين الغضب الشديد والغضب الخفيف، وقد ذكر ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ أن الغضب ثلاث درجات.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الله عَلَمْ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلِمُ عَ

## 🕸 الشرح

... ويستثنى من قولنا: «في طهر لم يجامعها فيه» إذا كانت حاملاً وجامعها وطلقها بعد الجماع، فالطلاق طلاق سنة، وليس طلاق بدعة، ولهذا لو أضاف المؤلف رَحْمَدُ الله قيداً خامساً لكان أولى، فيقول: «في طهر لم يجامعها فيه ولم يتبين حملها».





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

فِيهِ فَبِدْعَةٌ.....). وَإِنْ طَلَّقَ مَنْ دَخَلَ بِهَا فِي حَيْضٍ أَوْ طُهْرٍ وَطِئَ فِي حَيْضٍ أَوْ طُهْرٍ وَطِئَ فِيهِ فَبِدْعَةٌ.....).

## الشرح 🍅

قوله: «من دخل بها» لو قال المؤلف: من لزمتها عدة، لكان أعم، لأن المرأة تلزمها العدة إذا دخل بها، يعني جامعها أو خلا بها، أو مسها بشهوة، أو قبّلها، على حسب ما سبق في باب الصداق.





#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَهُ مُأَلَّكُ اللَّهُ:

المسلم ا

## الشرح 🎕

وقوله: «وغير مدخول بها» أي: ولا سنة ولا بدعة لغير مدخول بها» أو تقال بدلاً من هذا: مدخول بها، أو قال بدلاً من هذا: لمن لا عِدة عليها؛ لكان أولى وأعم.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الْمُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللللَّلْمُلْلِمُ

## الشرح 🕸

وقوله: «أنت حرة «عندي أنها بعيدة إلا إذا سألت الطلاق بل حتى لو سألته وألحت عليه وقال: أنت حرة، فأنا عندي أنه ما يتم الطلاق أبداً، وأنَّ فهم الطلاق منها بعيد، لكن هم يقولون: إنها حرة؛ لأن الزوج بالنسبة للمرأة سيد.





## ابُ مَا يَخْتَلِفُ بِهِ عَدَدُ الطَّلاَقِ ﴾ ﴿ بَابُ مَا يَخْتَلِفُ بِهِ عَدَدُ الطَّلاَقِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

العَدَدُ، إِلاَّ أَنْ يَنْوِيَ تَأْكِيداً يَصِحُّ أَوْ إِفْهَاماً،...).

## الشرح 🎕

وقوله: «تأكيداً» توكيداً أفصح من «تأكيداً» لقوله تعالى: ﴿وَلَا نَنقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعَدَ تَوَكِيدِهَا ﴾ [سورة النحل: آية ٩١] ويجوز في اللغة العربية تأكيد.







## المُّ الطُّلاقِ في المَاضِي وَالمُسْتَقْبَلِ ﴾ المُّ الطُّلاقِ في المَاضِي وَالمُسْتَقْبَلِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

النَّفْيُ فِي المُسْتَحِيلِ، مِثْلَ: لَأَقْتُلَنَّ الْمَيِّتَ، أَوْ لِاصْعَدَنَّ السَّمَاءَ..... وَتَطْلُقُ فِي عَكْسِهِ فَوْراً وَهُوَ النَّفْيُ فِي عَكْسِهِ فَوْراً وَهُوَ النَّفْيُ فِي المُسْتَحِيلِ، مِثْلَ: لَأَقْتُلَنَّ الْمَيِّتَ، أَوْ لأَصْعَدَنَّ النَّفْيُ فِي المُسْتَحِيلِ، مِثْلَ: لَأَقْتُلَنَّ الْمَيِّتَ، أَوْ لأَصْعَدَنَّ السَّمَاءَ.....).

## الشرح 🏶

وقوله: «وهو النفي في المستحيل» الماتن مثّل بمثال قد يكون فيه نظر فقال: «مثل لأقتلن الميت» في الحقيقة أن هذا قَسَمٌ، ولهذا أجيب باللام ونون التوكيد الدالة على أن الجملة جواب قسم، أي: أنت طالق لأقتلن الميت، كقوله: والله لأقتلن الميت، وإذا قال: والله لأقتلن الميت مستحيل، والله لأقتلن الميت مستحيل، ثم هذه الجملة هل هي نفي أو إثبات؟ إثبات مؤكد باللام ونون التوكيد، وليس بنفى.





والأمثلة الصحيحة: أن تقلب الإيجاب في الأمثلة الأولى إلى نفي، فتقول: أنت طالق إن لم تطيري، أو إن لم تصعدي السماء...

قوله: «أو لأصعدن السماء» أي: أنت طالق لأصعدن السماء، قلنا: الصواب أن هذا قسم، لكن المؤلف جعله من باب التعليق، فإذا قال: أنت طالق لأصعدن السماء تطلق في الحال؛ لأن معنى «لأصعدن السماء» ولو قال: والله لأصعدن السماء حنث في الحال.

لكن الصواب في مسألة (لأقتلن الميت) أو (لأصعدن السماء) ونحوهما أن هذا قسم، وأنه لا تطلق الزوجة، ولكن عليه كفارة يمين.







# ابُ تَعْلِيقِ الطَّلاَقِ بِالشُّرُوطِ ﴾ أب تَعْلِيقِ الطَّلاَقِ بِالشُّرُوطِ

## ﴿ قَالَ المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

المَحْلُوفَ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ جَاهِلاً حَنِثَ المَحْلُوفَ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ جَاهِلاً حَنِثَ فَعَلَ المَحْلُوفَ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ جَاهِلاً عَنِي فَعَلَ المَحْلُوفَ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ عَلَيْهِ عَلَى المَحْلُوفَ عَلَيْهِ نَاسِيًا أَوْ عَلَيْهِ عَلَى المَحْلُوفَ عَلَيْهِ فَاللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى المَعْلَقِ فَعَلَا المَعْجَالِقِ فَقَطْ ....)

#### الشرح 🅸

قوله: «حنث في طلاق وعتاق فقط»... في طلاق مثل أن يقول: إن لبستُ هذا الثوب فزوجتى طالق، فنسى ولبسه تطلق زوجته.

وكذلك العتق لو قال: إن لبست هذا الثوب فعبدي حر، فلبسه ناسيًا أو جاهلاً عتق العبد. وليت المؤلف ذكر شيئًا ثالثًا وهو: الإكراه.

والصواب في هذه المسألة: أنه لا حنث عليه لا في الطلاق و لا في العتق.





## ابُ الشَّكِّ فِي الطَّلاَقِ ﴾ إن الشَّكِّ في الطَّلاَقِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمَهُ ٱللَّهُ:

الله المَّا (وَإِنْ شَكَّ فِي عَدَدِهِ فَطَلْقَةٌ، وَتُبَاحُ لَهُ، فَإِذَا فَإِذَا قَالَ لامْرَأَتَيْهِ: إِحْدَاكُمَا طَالِقٌ طَلَقَتْ المَنْوِيَّةُ وَإِلاَّ مَنْ قَرَعَتْ....).

## الشرح 🍅

قوله: «من قَرَعَت» والأحسن «من قُرعت»؛ لأنها ليست بغالبة بل مغلوبة.





## ابُ الرَّجْعَةِ ﴾﴿ بابُ الرَّجْعَةِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

(وَهِيَ زَوْجَةٌ، لَهَا وَعَلَيْهَا حُكْمُ الزَّوْجَاتِ، لَكِنْ الْكَوْنَ الْكَانِ الْكَانِيْ الْكُلُمُ الْكُونِ الْكَانِ الْكَانِي الْكَانِي الْكَانِ الْكَانِي الْكِلِي الْكَانِي الْكَانِي الْكَانِي الْكَانِي الْكَانِي الْكَانِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْكَانِي الْكَانِي الْمَائِلُولِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلِي الْمَائِلُولِي الْلِيْلُولِي الْمَائِلُولِي الْمَائِلُولِي الْمَائِلُولِي الْمَائِلِي الْمَائِلُولِي الْمَائِلُولُولِي الْمَائِلُولُ الْمَائِلُولُ الْمَائِلُولُولُولِي الْمَائِلُولُولُولِي الْمَائِلُولُولِي الْم

#### الشرح 🏶

هـذه الفروق كلها على المذهب، مع أن كلام المؤلف هنا يقتضي أنها لا تفارق الزوجات إلا في القسم، وإنما قلت: إنه يقتضيه؛ لأن المعروف عند أهل العلم أن الاستثناء معيار العموم، يعني أنك إذا استثنيت شيئًا دل ذلك على أن الحكم عام فيما عدا المستثنى، فلما قال: «لكن لا قسم لها» نقول: بقية الأحكام توافق الزوجات، مع أنها تخالف الزوجات في الأحكام الثلاثة السابقة، وهذه قد لا تجدها في مكان واحد من كلام الفقهاء، لكننا أخذناها بالتبع من كلامهم.







### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

مَنْ الطَّلاَقِ حَرُّمَتْ عَلَيْهِ حَتَّى يَطَأَهَا زَوْجُ فِي قُبُلٍ وَلَو مُراهِقًا، وَيَكْفِي تَغْيِيبُ عَلَيْهِ حَتَّى يَطَأَهَا زَوْجُ فِي قُبُلٍ وَلَو مُراهِقًا، وَيَكْفِي تَغْيِيبُ الْحَشَفَةِ أَوْ قَدْرِهَا مَعَ جَبِّ فِي فَرْجِهَا مَعَ انْتِشَارٍ.....).

## 🕸 الشرح

قوله: «في فرجها» هذا مع الأول كالتكرار؛ لأن الفرج هو القُبُل.





## ابالإيلاء المجهد المحادثة المح

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

المساسم ۱۳ / ۲۱۹ (وَيَصِحُّ مِنْ كَافِرٍ، وَقِنَّ، وَمُمَيِّزٍ، وَغَضْبَانَ، وَمُمَيِّزٍ، وَغَضْبَانَ، وَسَكْرَانَ، وَمَرِيضٍ مَرْجُوًّ بُرْؤُهُ.....).

### الشرح 🅸

قوله: «وغضبان» فيصح الإيلاء من الغضبان، والغضب ينقسم إلى ثلاثة أقسام...

قوله: «ومريض مرجو برؤه» المراد بالمريض هنا العاجز عن الـوطء، وليس المريض مرض البـدن؛ لأن المريض مرض البدن يصح منه الإيلاء....

إذاً كلام المؤلف رَحْمَهُ الله فيه إيهام، وقد تبع في هذه العبارة أصل هذا الكتاب، وهو (المقنع) والصواب أن تكون العبارة: «وعاجز عن الوطء عجزاً يرجى برؤه».







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

﴿ ٢٢٥ / ١٣٥ (فَإِذَا قَالَ: واللهِ لا وَطِئْتُكِ أَبَداً، أَوْ عَيَّنَ مُدَّةً تَزِيدُ عَلَى أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ، أَوْ حَتَّى يَنْزِلَ عِيسَى، أَوْ يَخْرُجَ الدَّجَّالُ، أَوْ حَتَّى يَنْزِلَ عِيسَى، أَوْ يَخْرُجَ الدَّجَّالُ، أَوْ حَتَّى تَشْرَبِي الْخَمْرَ.....).

## الشرح 🎕

قوله: «أو حتى تشربي الخمر» قال: لا وطئتك حتى تشربي الخمر، وهذا ليس معناه أن الخمر حلال، لكن لو فرض أن الزوج قاله، وإلا فحرام عليه أن يقول مثل هذا القول؛ لأن هذا قد يحدوها إلى شرب الخمر إذا اشتاقت إلى زوجها.

وظاهر كلام المؤلف مطلقًا، ولكن ينبغي أن يحمل على ما إذا لم تكن نصرانية أو يهودية؛ لأنهم يعتقدون حلَّ شرب الخمر، فهي تشربه...







# كتَابُ الظِّهَار

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الله المعطّ عَلَيْهِ أَبَداً بِنَسَبٍ، أَوْ رَضَاع ...........). وَهُوَ مُحَرَّمُ عَلَيْهِ أَبَداً بِنَسَبٍ، أَوْ رَضَاع ...........).

#### 🕸 الشرح

وقوله: «بنسب أو رضاع»...بقي صنف ثالث من المحرمات على التأبيد ما ذكره المؤلف، وهو: المحرمات بالصهر، فظاهر كلام المؤلف أنه لو شبه زوجته بأمها، فقال: أنت علي كظهر أمك، فظاهر كلامه أنه ليس بظهار؛ لأنه قال: «بنسب أو رضاع»، ولكن سيأتي في كلام المؤلف أن المحرمات بالصهر كالمحرمات بالرضاع.





### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

## الشرح 🅸

قوله: «فاضلاً عن كفايته دائماً» أما إن كانت الدراهم التي عنده يحتاجها لكفايته، فإنه لا تلزمه الرقبة، ولكن المؤلف يقول: «دائماً» فهل يمكن انضباط ذلك؟ ما يمكن؛ لأننا لا ندري، فيمكن أن يطول عمره ويحتاج لدراهم كثيرة، ويمكن أن يقصر عمره، ويكون هذا الذي عنده زائداً...

إذاً يمكن أن نؤول كلمة «دائماً» بأن نقول: معناها أن عنده مثلاً صنعة، أو ملك يغل عليه كل سنة عشرة آلاف ريال تكفيه، فهذا نقول: عنده ما يكفيه دائماً، أما أن نقول: إن المراد المؤونة دائماً النقود، فالنقود لا يمكن انضباطها أبداً.







#### المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الكَفَّارَاتِ كُلِّهَا إِلاَّرَقَبَةُ مُؤْمِنَةُ، وَلاَ يُجْزِئُ فِي الكَفَّارَاتِ كُلِّهَا إِلاَّ رَقَبَةُ مُؤْمِنَةُ، مَلِيمَةُ مِنْ عَيْبِ يَضُرُّ بِالْعَمَلِ ضَرَراً بَيِّناً، كَالعَمَى....).

## الشرح 🕸

قوله: «كالعمى» التمثيل بالعمى فيه نظر؛ لأنه ليس كل عمى يمنع من العمل.

فلهذا يجب أن يقيد بالعمى الذي يمنعه من العمل.







## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

التَّتَابُعُ فِي الصَّوْمِ، فَإِنْ تَخَلَّلُهُ رَمَضَانٌ، أَوْ ..... وَمَرَضٍ مَخُوفٍ وَنَحْوِهِ، أَوْ أَفْطَرَ نَاسِيًا، وَمَرَضٍ مَخُوفٍ وَنَحْوِهِ، أَوْ أَفْطَرَ نَاسِيًا، أَوْ مُكْرَهًا.... لَمْ يَنْقَطِعْ).

#### الشرح 🕸

قوله: «ومرض مخوف» وهو الذي يخشى منه الموت، وجاء به المؤلف في سياق التمثيل للفطر الواجب،

ولكن تقييده بالمخوف فيه نظر، والصحيح أن المرض إذا كان يبيح الفطر، سواء كان مخوفاً أم غير مخوف عذر في إسقاط التتابع.

قوله: «أو أفطر ناسياً» إذا أفطر ناسياً فإنه لا يقطع التتابع، وفي هذا التعبير نظر ظاهر؛ لأنه بالنسيان لا فطر، حتى على المذهب، إلا أن هناك شيئاً واحداً يقولون: إنه يفطر فيه بالنسيان وهو الجماع...





والصحيح: أنه لا فرق بين الجماع وغيره، وأن كل من تناول المُفطِّر ناسيًا فصومه صحيح، وبناء على هذا لا يكون قد أفطر ولا ينقطع التتابع....

قوله: «أو مكرها» إذا أفطر مكرها فإنه لا ينقطع التتابع؛ لأنه مكره، وهذا أيضاً التمثيل به على المذهب مشكل؛ لأنه لا يفطر بالإكراه كما سبق، إلا أنهم يقولون: لو أكره الإنسان زوجته على الجماع في نهار رمضان وهي صائمة أفطرت...

لكن نقول: إنه إذا أفطر مكرها، أو المرأة أكرهها زوجها فجامعها فإنه لا ينقطع التتابع، والصواب أنه لا فطر أصلاً، وأن التتابع مستمر.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

الْبُرِّ أَقَالُّ مِنْ مُدَّ، وَلاَ يُجْزِئُ مِنَ الْبُرِّ أَقَالُ مِنْ مُدَّ، وَلاَ مِنْ عُلْمِ وَلاَ مِنْ عُدُورُ وَلاَ مِنْ عُدُورُ وَفْعُ الزَّكَاةِ عَيْرِهِ أَقَالُ مِنْ مُدَّيْنِ لِكُلِّ وَاحِدٍ، ممَّنْ يَجُورُ وَفْعُ الزَّكَاةِ إِلَيْهِمْ.....).

#### الشرح 🕸

والدليل على هذا التفريق - مع أن النبي عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ قال لكعب بن عجرة رَضِي لِسَّهُ عَنْهُ: «أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع» - أن معاوية رَخِوَالِيَّهُ عَنْهُ حين قدم المدينة وكثر فيها البُرُّ، قال: «أرى المد من هذا يعدل مُدَّيْن من التمر»؛ فأخذ الناس به في عهده، وصاروا يخرجون في الفطرة نصف صاع، فقال الفقهاء: إننا نجعل الواجب من البر على النصف من الواجب من غيره، مع أنهم في باب صدقة الفطر خالفوا معاوية رَضَالِتُهُ عَنْهُ، وقالوا: يجب صاع حتى من البر، وهذا فيه شيء من التناقض، ولهذا فالصواب أننا إذا أردنا أن نقدر، إما أن نقدر بنصف الصاع، وإما أن نقدر بما يكفي الفقير من كل الأصناف، يعني من البر ومن غير البر، أما أن نفرق بدون دليل من الشرع فإن هذا لا ينبغي.







ومن الذي يصرف إليه؟ قال المؤلف: «ممن يجوز دفع الزكاة إليهم» وظاهر كلام الماتن الإطلاق، وأن كل من جاز دفع الزكاة إليه ولو كان غنيا، كالمؤلفة قلوبهم، والغارم لإصلاح ذات البين، فإنها تجزئ، والصحيح أنه يقيد ممن يجوز دفع الزكاة إليهم لحاجتهم...

فنقيد قوله: «ممن يجوز دفع الزكاة إليهم» لحاجتهم، كما قيده في (الروض): «وهم المساكين والفقراء والغارمون الأنفسهم وابن السبيل».





## كِتَابُ اللِّعانِ

#### المؤلف رَحْمُهُ أَللَّهُ: ﴿ وَهُ مُأَلِّلُهُ:

الْحَدِّ الْمَرَأَتَهُ بِالزِّنَا فَلَهُ إِشْقَاطُ الْحَدِّ الْمَرَأَتَهُ بِالزِّنَا فَلَهُ إِسْقَاطُ الْحَدِّ بِاللِّعَانِ.....).

### الشرح 🎕

وقوله: «فله إسقاط الحد باللعان» فيه تسامح، والصواب أن يقال: فله إسقاط الحد أو التعزير؛ لأنها إن كانت محصنة فعليه حد القذف، وإن كانت غير محصنة فعليه التعزير، فيعزر بما دون الحد، والإحصان هنا أن تكون حرة، ومسلمة، وعاقلة، وعفيفة عن الزنا، وملتزمة، ويُجامَع مثلها.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

سَلَّم الْوَلَدُ مَا ﴿ ٢٠٢ ﴿ ... أَوْ قَالَ: لَمْ تَرْنِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَذَا الْوَلَدُ مِنِّي، فَشَهِ دَتِ امْر أَةٌ ثِقَةٌ أَنَّهُ وُلِدَ عَلَى فِرَاشِهِ لَحِقَهُ نَسَبُهُ وَلاَ مِنِّي، فَشَهِ دَتِ امْر أَةٌ ثِقَةٌ أَنَّهُ وُلِدَ عَلَى فِرَاشِهِ لَحِقَهُ نَسَبُهُ وَلاَ لِعَانَ..).

## الشرح 🍅

الماتن رَحْمَهُ الله أدخل مسألة في مسألة، فإن قوله: «فشهدت امرأة ثقة أنه ولد على فراشه» هذه الصورة فيما إذا قاله بعد إبانتها، أي: بعد أن أبانها ولدت، فقال: هذا الولد ليس مني، فشهدت امرأة ثقة أنه ولد على فراشه قبل أن يبينها، ولهذا فرضها في (المقنع) الذي هو أصل هذا الكتاب، وكذلك في (الإقناع) و(المنتهى) في هذه الصورة.





## كتَابُ الْعدَد

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

سَلَّمُ الْعِلَّةُ كُلَّ امْراَّةٍ فَارَقَتْ زَوْجًا، خَلاَ بِهَا، مَطَاوِعَةً ..... حَتَّى فِي نِكَاحٍ فَاسِدٍ فِيهِ خِلاَفٌ، وَإِنْ كَانَ مَطَاوِعَةً ...... بَتَّى فِي نِكَاحٍ فَاسِدٍ فِيهِ خِلاَفٌ، وَإِنْ كَانَ بَاطِلاً وِفَاقًا لَمْ تَعْتَدَّ لِلْوَفَاةِ،....).

## الشرح 🅸

قوله: «وإن كان باطلاً وفاقاً لم تعتد للوفاة» وللحياة من باب أولى، وعبارة المؤلف توهم طالب العلم المبتدئ أنها إذا لم تعتد للوفاة فإنها تعتد للحياة! وليس الأمر كذلك؛ لأنها إذا لم تعتد للوفاة فإنها تعتد للحياة من باب أولى، ولهذا لو قال المؤلف رَحمَدُاللهُ: فلا عدة عليها، لكان أحسن وأوضح، المهم إذا كان العقد باطلاً فإنها لا تعتد.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الأطْوَلَ مِنْهُمَا....). وَإِنْ طَلَّقَ بَعْضَ نِسَائِهِ مُبْهَمَةً، أَوْ مُعَيَّنَةً ثُمَّ وَالْمُعَيَّنَةً ثُمَّ الْمُنْهُنَّ سِوَى حَامِلٍ أُنْسِيَها، ثُمَّ مَاتَ قَبْلَ قُرْعَةٍ اعْتَدَّ كُلُّ مِنْهُنَّ سِوَى حَامِلٍ الأَطْوَلَ مِنْهُمَا....).

## الشرح 🅸

قوله: «وإن طلق» هذا كلام مطلق، ولكن يجب أن يقيد، فيقال: وإن طلق طلاقًا رجعيًا فالمطلقة تنتقل وإن طلق طلاقًا رجعيًا فالمطلقة تنتقل إلى عدة الوفاة، فلا فرق حينئذٍ بين المبهمة أو المعينة، فيتعين هذا التقييد.

وقوله: «سوى حامل» استثنى الحامل لأن عدتها بوضع الحمل، سواء كانت مبانة أو للوفاة، واستثناء الحامل لا وجه له في الواقع؛ لأن الحامل ليس لها أطول وأقصر – كما سبق – فعدة الطلاق وضع الحمل، وعدة الوفاة وضع الحمل...





### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

٣٦٠ / ١٣ (الرَّابِعَةُ: مَـنْ فَارَقَها حَيَّا وَلَمْ تَحِضْ لِصِغَرٍ، أَوْ إِيَاس....).

#### الشرح 🎕

قوله: «ولم تحض لصغر أو إياس» «لم تحض لصغر» هذا التعبير صحيح؛ لأن «لم» حرف نفي وجزم وقلب، لكن لم تحض لإياس، الأولى أن يقال: لا تحيض؛ لأنها قد حاضت وتوقف الحيض عنها، لكن المؤلف كأنه من باب التغليب عبر بهذه العبارة.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

سَ ١٣٨/ ٣٦٢ (الرَّابِعَةُ: مَنْ فَارَقَها حَيَّا وَلَمْ تَحِفْ لِصِغَرٍ، وَأَمَةُ شَهْرَيْنِ، وَمُبَعَّضَةُ أَوْ إِيَاسٍ؛ فَتَعْتَدُّ حُرَّةُ ثَلاَثَةَ أَشْهُرٍ، وأَمَةُ شَهْرَيْنِ، وَمُبَعَّضَةُ بالحِسَاب).

## الشرح 🕸

قوله: «ومبعضة بالحساب» مع أنه في التي تعتد بالحيض المبعضة كالحرة تعتد بثلاثة قروء، وهذا فيه شيء من التناقض؛ لأنك إذا قلت: الأمة شهران؛ لأن الأشهر مبنية على الحيض، فقل: المبعضة ثلاثة أشهر؛ لأن الأشهر مبنية على الحيض، وقد حكمنا بأن المبعضة تعتد بثلاث حيض، ولهذا قال بعض أهل العلم: إن عدة المبعضة ثلاثة أشهر، وتعليله بأن الأشهر بدل عن القروء.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

النَّاسِيَةِ، وَالْمُسْتَحَاضَةِ الْمُبْتَدَأَةِ ثَلاَثَةُ أَشْهُرِ....).

## الشرح 🕸

وقوله: «والمستحاضة الناسية» ينبغي أن نقول: ما لم يكن تمييز، فإن كان لها تمييز فعدتها ثلاثة قروء كغيرها؛ لأن التمييز يعتبر حيضًا صحيحًا.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

سَلَّمُ ١٣ / ٣٨٤ (وَإِنْ وُطِئَتْ مُعْتَدَّةٌ بِشُبْهَةٍ أَوْ نِكَاحٍ فَاسِدٍ فُرِّقَ بِشُبْهَةٍ أَوْ نِكَاحٍ فَاسِدٍ فُرِّقَ بِينَهُمَا....).

### الشرح 🎕

وقوله: «أو نكاح فاسد» النكاح الفاسد يريد به هنا النكاح الباطل في الحقيقة؛ لأن المعتدة نكاحها باطل إذا كان المتزوج غير زوجها.

وعلى هذا فقول المؤلف: «أو نكاح فاسد» نقول: إن كان من الزوج فهو فاسد، وإن كان من غيره فهو باطل، وسياق كلامه يدل على أنه من غير الزوج.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

٣٩٧/١٣ (فَصْلُ: يَلْزَمُ الإِحدَادُ مُدَّةَ الْعِدَّةِ كُلَّ مُتَوَفَّى عَنْهَا زَوْجُهَا فِي نِكَاح صَحِيح، وَلَوْ ذِمِّيَّةً.....).

### الشرح 🎕

قوله: «ولو ذمية» «لو» هذه إشارة خلاف، والذمية هي من عقدت لها الذمة من الكفار، فقوله: «ولو ذمية» فيه تساهل، والصواب أن يقال: «ولو كتابية»؛ لأنه لا يشترط في جواز نكاح الكتابية أن تكون ذمية، ولأن الذمة تعقد لغير أهل الكتاب، كالمجوس، ومع ذلك لا يحل نكاح المجوسية، فهذا التعبير فيه نظر طرداً وعكساً.







### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

## 🕸 الشرح

قوله: (أو باطل أو ملك يمين) أي: لا يجب على موطوءة بنكاح باطل أو ملك يمين الإحداد، والعلة أنهما ليستا زوجتين متوفى عنهما.

إذاً التي يجب عليها الإحداد كل امرأة متوفى عنها زوجها في نكاح صحيح، فإن اختل شرط لم يجب الإحداد.

تنبيه: المؤلف رَحْمَهُ الله ما بين الإحداد على غير الزوج، والإحداد على غير الزوج لا يجوز إلا في ثلاثة أيام فأقل، فهو جائز وليس بواجب، ولا ينبغي أيضًا.....





## كِتَابُ الرَّضَاع

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الْبَهِيمَةُ، وَغَيْرُ حُبْلَى، وَلا مَوْطُوءَةٍ....).

## الشرح 🎕

قوله: «ولا مَوْطُوءَةٍ» ظاهر كلامه أن الموطوءة إذا حصل منها لبن فإن لبنها محرم، ولكن هذا يخالف قوله: «غير حبلى» لأننا ما دمنا اشترطنا أن تكون حبلى، فالحبل لا يكون إلا من وطء، ولهذا فعبارة: «ولا موطوءة» ليست موجودة في الكتب المعتمدة في المذهب، فالمعتمد في المذهب؛ أنه لا بد أن يكون ناتجاً عن حمل.





### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

عَلَيْهِ بِنْتُهَا فَأَرْضَعَتْ طِفْلَةً حَرَّمَتْ عَلَيْهِ بِنْتُهَا فَأَرْضَعَتْ طِفْلَةً حَرَّمَتْهَا عَلَيْهِ بِنْتُهَا فَأَرْضَعَتْ طِفْلَةً حَرَّمَتْهَا عَلَيْهِ .....).

## الشرح 🕸

فكل امرأة تحرم عليك بنتها فإنه يحرم عليك كلُّ من أرضعت، فلو أرضعت أختُه طفلةً صارت حرامًا عليه؛ لأن بنتها تحرم عليه، وهذه القاعدة التي فيها نوع من التعقيد يكفي عنها قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب».

وليت المؤلف لم يأتِ بهذا الضابط؛ لأنه يشوش، ومعلوم أن من حرمت عليه بنتها حرمت عليه من أرضعت.





## كتَابُ النَّفَقَات

#### المؤلف رَحَهُ اللهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ:

المسلم ا

### الشرح 🎕

وظاهر كلام المؤلف سواء كان في حضور الزوج أم في غيبته، أما إذا كان في حضوره فقد يقال: إن ما ذكره المؤلف وجيه،....

لكن إذا كان غائبًا فإنه لا تسقط النفقة؛ لأنه في هذه الحال لا تفوت عليه مقصوده، فقد يقيد كلام المؤلف بذلك، فيقال: بحضوره، وقد يؤيد هذا التقييد قوله: «بلا إذنه».





# الْبَهَائِمِ ﴿ بَابُ نَفَقَةِ الْأَقَارِبِ وَالْمَالِيكِ وَالْبَهَائِمِ ﴿ ﴾

﴿ قَالَ المؤلف رَحْمَدُ اللَّهُ:

## الشرح 🍅

قوله: (وَلاَ يَمْنَعُ أُمَّهُ إِرْضَاعَهُ) لا ينبغي أن يكون على الإطلاق، بل إذا كان في الأم مرض يخشى من تعديه إلى الولد فإنه في هذه الحال يجب عليه أن يمنعها





### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الأَوَّلِ مَا لَمْ يُضْطرَّ إِلَيْهَا...).

## الشرح 🕸

فله الحق في منعها إلا في حال ذكرها المؤلف، وحال لم يذكرها، الحال التانية: يذكرها، الحال التانية: إذا اشترطته عليه عند العقد...









### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

﴿ ١٣ / ٢٥ (فَصْلٌ: وَعَلَيْهِ نَفَقَةُ رَقِيقِهِ طَعَامًا..... وَإِنْ طَلَبَ طَلَبَ فَقَةُ رَقِيقِهِ طَعَامًا ..... وَإِنْ طَلَبَ وَاللَّهُ أَمَةٌ وَطِئَهَا أَوْ زَوَّجَهَا، أَوْ نِكَاحًا زَوَّجَهَا، أَوْ بَاعَهُ، وَإِنْ طَلَبَتْهُ أَمَةٌ وَطِئَهَا أَوْ زَوَّجَهَا، أَوْ

## الشرح 🎕

وقوله: «أو باعها» ليس على إطلاقه، بل لا بد أن يبيعها على من يمكنه أن يعفها، إما بوطئها أو بكونه صاحب تقوى...





## ابُ الحَضَانَةِ ﴾﴿ بَابُ الحَضَانَةِ

## المؤلف رَحْمَهُ أَللَّهُ: ﴿ وَمُهُ أَللَّهُ:

اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### الشرح 🅸

وهـذا الترتيب الذي ذكره المؤلف ليس مبنيًا على أصل من الدليل، ولا من التعليل، وفيه شيء من التناقض، والنفس لا تطمئن إليه، ولهذا اختلف العلماء في الترتيب في الحضانة على أقوال متعددة، ولكنها كلها ليس لها أصل يعتمد عليه، لذلك ذهب شيخ الإسلام رَحمَهُ اللهُ: إلى تقديم الأقرب مطلقًا، سواء كان الأب، أو الأم....







### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

(وَإِنْ أَرَادَ أَحَدُ أَبَوَيْهِ سَفَراً طَوِيلاً إِلَى بَلَدٍ بَعِيدٍ لَيَسْكُنَهُ، وَهُوَ وطَريقُهُ آمِنَانِ فَحَضَانَتُهُ لأَبِيهِ....).

## الشرح 🕸

وقوله: «سفراً طويلاً» ظاهره الإطلاق، ولكن يجب أن يقيد فيقال: لغير قصد الإضرار بالآخر؛ لأنه قد يسافر لأخذ الولد من الآخر إضراراً به، لا لمصلحة الطفل، فيقيد ذلك بغير الإضرار، كما قيده شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رَحَهُمَاألله.





# كِتَابُ الجِنَايَاتِ

## المؤلف رَحْمَهُ أَللَّهُ: 🕸 قال المؤلف

الْقَوَدُ بِهِ.....). (وَهِيَ عَمْدٌ يَخْتَصُّ الْقَوَدُ بِهِ....).

### الشرح 🎕

وقوله: «يختص القود به» أي: العمد، ويختص أيضًا بأنه لا كفارة فيه؛ لأنه أعظم من أن تكفره الكفارة.





## المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الله المعصوماً فَالْعَمْدُ: أَنْ يَقْصِدَ مَنْ يَعْلَمُهُ آدَمِيّاً مَعْصُوماً فَيَقْتُلُهُ بِمَا يَغْلِبُ عَلَى الظَّنِّ مَوْتُهُ بِهِ، مِثْلُ أَنْ يَجْرَحَهُ بِمَا لَهُ مَوْدٌ فِي الْبَدَنِ.....).

### الشرح 🕸

... فانتبه للشروط التي هي الضابط في قتل العمد؛ لأجل أن تنزل عليها الصور التي ذكرها المؤلف؛ لأن من الصور التي ذكرها المؤلف صوراً لا تنطبق على هذه القاعدة، فينظر فيها، ثم ذكر المؤلف تسع صور فقال: «مثل أن يجرحه بما له مَوْرٌ في البدن» هذه الصورة الأولى «أن يجرحه بما له مَوْرٌ» أي: نفوذ في البدن، مثل لو بطّه برأس الدبوس، فهذا له مور في البدن، وهو عند المؤلف عمد؛ لكنه على القاعدة لا ينطبق على العمد؛ لأن القاعدة: «أن يقتله بما يغلب على الظن موته به»، وهذا لا يغلب على الظن موته به»، وهذا لا يغلب على الظن موته به»، وهذا لا يغلب على الظن موته به، وهذا لا يغلب على الظن موته به، وهذا لا يغلب





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الدِّيةُ عَلَيْهِمَا....).

## الشرح 🍅

قوله: «على قتل مكافئه» يحتاج إلى قيد، وهو: أن يكون مكرها على قتل معين، بأن يقول له: اقتل فلاناً وإلا قتلتك.





## ابُشُرُوطِ القِصَاصِ ﴾ أَبُ شُرُوطِ القِصَاصِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الثَّالِثُ: الْمُكَافَأَةُ، بِأَنْ يُسَاوِيَهُ فِي الدِّينِ، وَالْحُرِّيَّةِ، وَالْحُرِّيَّةِ، وَالْحُرِّيَّةِ، وَالرِّقِّ.....).

### الشرح 🅸

... والمراد بالمساواة في كلام المؤلف: ألا يكون القاتل أفضل من المقتول.

وكلام المؤلف رَحمَهُ ألله في المساواة فيه نظر، والصواب: أن يقال: ألا يفضل القاتلُ المقتول في الدين، والحرية، والملك.

فلا يقتل مسلم بكافر؛ لأن القاتل أفضل من المقتول في الدين، ولا يقتل حر بعبد؛ لأن القاتل أفضل من المقتول في الحرية.

ولهذا قلنا: إن صواب العبارة «في الحرية والملك».





### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ك ١٤ / ٤٤ (الرَّابِعُ: عَدَمُ الْوِلاَدَةِ....).

### الشرح 🎕

فهذه أربعة شروط، وهناك شرط خامس وهو: أن تكون الجناية عمداً وعدواناً.

واشترط بعضهم شرطاً آخر، وهو: ألا يكون القاتل هو السلطان، فإن كان القاتل هو السلطان فإنه لا يقتل الشاطان فيه مفسدة عظيمة، وهي الفوضى...

ولكني أرى أن تعليلهم عليل؛ لأن النصوص الواردة عامة، والمسألة تحتاج إلى نظر دقيق.







# النَّفْسِ اللَّهِ مَا يُوجِبُ الْقِصَاصَ فِيمَا دُونَ النَّفْسِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## ﴿ قَالَ المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الثَّالِثُ: اسْتِوَاؤُهُمَا فِي الصِّحَةِ وَالكَمَالِ، فَلاَ تُؤْخَذُ صَحِيحَةٌ بِشَلاَّءَ....).

## الشرح 🎕

أي: الثالث من شروط القصاص في الطرف.

والمراد بالاستواء: ألا يكون طرف الجاني أكمل من طرف المجنى عليه، وعلى هذا فلا يخلو من ثلاث حالات:...

الثالثة: أن يكونا سواءً، بأن يكون طرف الجاني وطرف المجني عليه صحيحين أو معيبين، وعلى هذا فقول المؤلف ليس بدقيق، والتعبير الدقيق أن يقول: «أن لا يكون طرف الجاني أكمل من طرف المجني عليه» فإذا كان طرف الجاني أكمل فإنها لا تقطع بيد المجنى عليه.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ا وَإِذَا قَطَعَ جَمَاعَةٌ طَرَفًا أَوْ جَرَحُوا جُرْحًا يُوجِبُ الْقَوَدَ فَعَلَيْهِمُ القَوَدُ....).

## الشرح 🎕

لم يذكر حكم ما إذا تمالؤوا عليه، والصحيح أنهم لو تمالؤوا عليه فكما لو تشاركوا فيه.







## 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

٩٠/١٤ (وَلاَ يُقْتَصُّ مِنْ عُضْوٍ وَجُرْحِ قَبْلَ بُرْئِهِ....).

### الشرح 🍅

قوله: «ولا يقتص» لم يبين رَحمَهُ ألله هذا حرام، أو مكروه؟ فيحتمل أنه حرام، ويحتمل أنه مكروه، والمشهور من المذهب أنه حرام.





## كتَابُ الدِّيَات

## المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

﴿ ١٤ / ٩٦ (وإِنْ غَصَبَ حُرّاً صَغِيراً فَنَهَشَــ ثُهُ حَيَّةٌ ...... أَوْ مَاتَ بِمَرَضٍ ..... وَجَبَتِ الدِّيَةُ ).

### الشرح 🎕

قوله: «وإن غصب حراً» هذا من باب التسامح والتساهل في العبارة؛ لأن الحر لا يغصب، حيث إن اليد لا تثبت عليه، ولا تثبت اليد إلا على الأموال، والحر ليس بمالٍ.

قوله: «أو مات بمرض» أي: الصغير الذي حبسه هذا الإنسان لو مرض ومات فإنه يضمنه، وهذا إذا كان عبداً فظاهر أنه يضمنه؛ لأنه غاصب، وضمان العبيد ضمان مالٍ يضمنه الغاصب بكل حال، لكنه حر، فإذا مات بمرض فإنّه يضمنه، مع أنهم يقولون: إن اليد لا تستولي على الحر، ولا ضمان له، ولهذا قيده بعض أهل العلم بأن المراد (مات بمرض) يختص بتلك البقعة.







### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

الْ يَنْزِلَ بِئْراً، أَوْ يَصْعَدَ أَمَرَ شَخْصاً مُكلَّفاً أَنْ يَنْزِلَ بِئْراً، أَوْ يَصْعَدَ شَجَرَةً فَهَلَكَ بِهِ لَمْ يَضْمَنْهُ....).

## الشرح 🕸

... وكذلك لو كانت البئر قديمة ولم يُخبره، فلما نزل انهدمت عليه، فعليه الضمان، وعلى هذا فكلام المؤلف يحتاج إلى قيد، وهو إذا لم يكن منه تفريط بإعلامه بما يكون سبباً لهلاكه، فإن كان منه تفريط في ذلك فعليه الضمان.







## ابُ مَقَادِيرِ دِيَاتِ النَّفْسِ ﴾ أَبُ مَقَادِيرِ دِيَاتِ النَّفْسِ

### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الدِّيَةِ، فأيَّهَا أَحْضَرَ مَنْ تَلْزَمُهُ لَزِمَ الْوَلِيَّ قَبُولُهُ.....). هذِهِ أُصُولُ الدِّيَةِ، فأيَّهَا أَحْضَرَ مَنْ تَلْزَمُهُ لَزِمَ الْوَلِيَّ قَبُولُهُ.....).

### 🕸 الشرح

قوله: «لزم الوليّ قبولُه» لم يقل: المجني عليه؛ لأنه قد يكون ميتًا، وقد يكون حيًا؛ لأنه سيأتينا في دية الأعضاء أنه لو قطع يديه لزمه دية كاملة؛ ولهذا لو قال المؤلف: «لزم من هي له قبوله» لكان أعم.





# الْأَعْضَاءِ وَمَنَافِعِهَا ﴾ إِنَاتِ الْأَعْضَاءِ وَمَنَافِعِهَا

## ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

## الشرح 🕸

... وكذلك الكليتان من أخذ إحداهما ففيها نصف الدية، وفي كلتيهما الدية كاملة؛ جرياً على القاعدة، والفقهاء ما تكلموا على هذا العضو؛ لأنه في الباطن، وأرى أنه يجب أن نتكلم عليه.





## ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

السَّمْعُ، وَالْبَصَرُ، وَالشَّمُّ، وَالذَّوْقُ...).

## الشرح 🅸

المؤلف لم يعد من الحواس إلا أربعا، والمعروف أن الحواس خمس، فأسقط اللمس.

وهذا والله أعلم هو السر في أن المؤلف لم يذكره، وهو أن فيه هذا الخلاف، وهذا التفصيل.

والأقرب عندي أن يقال: إن أذهب لَمْسَه بالكلية من جميع البدن فعليه الدية كاملة، وإلا فعليه حكومة.





# ابُ الشِّجَاجِ وَكُسْرِ الْعِظَامِ ﴾ أبُ الشِّجَاجِ وَكُسْرِ الْعِظَامِ

## ﴿ قَالَ المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

اللَّحْمَ وَتُبْرِزُهُ وَهِيَ مَا تُوضِحُ اللَّحْمَ وَتُبْرِزُهُ وَهِيَ مَا تُوضِحُ اللَّحْمَ وَتُبْرِزُهُ وَتُبْرِزُهُ خَمْسَةُ أَبْعِرَةٍ.....).

### الشرح 🅸

هكذا قال المؤلف رَحْمَهُ الله الكن قال في (الروض): «الصواب العظم»، لكن يقولون: إن النقل أمانة، فانقل الكتاب على ما هو عليه، لا سيما إذا كان بخط المؤلف، ثم تعقبه إذا كان فيه شيء من الخطأ.

هنا نقول: هي بخط المؤلف «ما توضح اللحم» وهو خطأ بلا شك، فلعلّه سبق قلمٍ من المؤلف، والصواب أنها توضح العظم.





## ابُ العَاقِلَةِ وَمَا تَحْمِلُ ﴾ ﴿ بَابُ العَاقِلَةِ وَمَا تَحْمِلُ

## ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

النَّسَبِ عَصَبَاتُهُ كُلُّهُمْ مِنَ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ النَّسَبِ اللَّهُ عُمُودَيْ نَسَبِهِ).

## الشرح 🎕

قوله: «حتى عمودي نسبه» الصواب «عمودا»؛ لأنها معطوفة على «عصباته» وهي خبر مبتدأ، وليست «حتى» هنا غائية حتى تكون جارَّة، بل هي عاطفة.





## ابُ الْقَسَامَةِ ﴾ ﴿ بَابُ الْقَسَامَةِ

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الله عن قَرَثَةِ الدَّمِ، فَيَحْلِفُونَ الرِّجَالِ مِنْ وَرَثَةِ الدَّمِ، فَيَحْلِفُونَ خَلِفُونَ خَمْسِينَ يَمِينًا.....).

## الشرح 🏶

قوله: «ويبدأ بأيمان الرجال» هذه العبارة موهمة جداً؛ لأن ظاهرها أن الرجال والنساء يحلفون، لكن يبدأ بأيمان الرجال، والأمر ليس كذلك، فالنساء لا مدخل لهن في القسامة، وينفي هذا الوهم قوله: «فيحلفون خمسين يميناً» والضمير ضمير ذكور.





# كِتَابُ الْحُدُودِ

#### المؤلف رَحَهُ اللهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ:

الْحَدُّ إِلاَّ عَلَى بَالِغِ.....) (لاَ يَجِبُ الْحَدُّ إِلاَّ عَلَى بَالِغِ....)

### الشرح 🎕

وليت المؤلف قال: «يجب الحدّ على كل بالغ»؛ لأن الإثبات أحسن من النفي؛ لأنه إذا قال: لا يجب الحد إلا على كذا، كأن الأصل عدم وجوب الحد، لكن لو قال: «يجب الحد على كل بالغ عاقل ملتزم عالم بالتحريم» صار أبلغ؛ لأن الحد إقامته واجبة بالكتاب، وبالسنة، والإجماع.





## الزُّنَا ﴾ الله ﴿ الرِّنَا اللهُ الل

### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمَهُ ٱللَّهُ:

اللَّهُ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللَّمِّحُ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللَّمِّيَّةَ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةَ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةَ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةَ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةَ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةِ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةِ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةِ الْمُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِّيَّةِ المُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِيَّةِ المُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِيَّةِ المُسْلِمَةَ أَوْ اللِّمِيِّةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّ

### الشرح 🏶

قوله: «أو الذمية» هذا التعبير فيه نظر، والصواب أن يقول: أو الكتابية؛ لأن الكتابية سواء كانت ذمية أو معاهدة يجوز للإنسان أن يتزوجها.





## ابُ حَدِّ القَدْفِ ﴾ ﴿ بَابُ حَدِّ القَدْفِ

### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الْمُلْتَزِمُ الَّذِي يُجَامِعُ مِثْلُهُ...). الْمُلْتَزِمُ النَّذِي يُجَامِعُ مِثْلُهُ...).

### 🕸 الشرح

قوله: «الملتزم» هذه في الحقيقة لا داعي لها، والظاهر والله أعلم أنها سهو من المؤلف؛ لأن قيد الإسلام يُغني عن قيد الالتزام؛ لأن الملتزم أعم من المسلم، فالملتزم يدخل فيه المسلم والذمي – كما سبق – وهنا خرج الذمي بقوله: «المسلم»، ولهذا ما ذكره في (الإقناع)، ولا في (المنتهى)، ولا في (المقنع) الذي هو أصل الكتاب.





## السُكر ال

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

المُ ١٤ / ٢٩٦ (كُلُّ شَرَابٍ أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ).

## 🕸 الشرح

قوله: «كل شراب» هذا على سبيل الأغلبية، أن يكون الخمر مشروباً، وإلا فقد يكون مأكولاً، فيعجن، ويوكل، وقد يكون معجوناً، فيأكله الإنسان لقيمات، فيحصل السكر، ولهذا الأحسن أن نقول: «كل ما أسكر كثيرُهُ» كما جاء في الحديث، سواء كان شراباً، أو معجوناً، أو مطحوناً، فكل ما أسكر فإنه حرام.

وهنا مسألة ما ذكرها الماتن رَحمَهُ ألله والناس يحتاجون إليها، وهي: هل يَحْرُم عصير العنب، وعصير البرتقال، وما أشبه ذلك، أم لا؟







الصحيح أنه لا يحرم إذا أتى عليه ثلاثة أيام، لا سيما في البلاد الباردة، أما إذا كان في البلاد الحارة فإنه بعد ثلاثة أيام ينبغي أن ينظر فيه، والاحتياط أن يتجنب، وأن يعطى البهائم، أو ما أشبه ذلك؛ لأنه يخشى أن يكون قد تخمر وأنت لا تعلم به.







# ابُ التَّعْزِيرِ ﴾

### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

كَلَّ مَعْصِيَةٍ لاَ اللهُ وَهُو وَاجِبٌ فِي كُلِّ مَعْصِيَةٍ لاَ حَدَّ فِي كُلِّ مَعْصِيَةٍ لاَ حَدَّ فِيهَا وَلاَ كَفَّارَةَ.....).

### الشرح 🅸

قوله: «في كل معصية» إن أراد بالمعصية ما يقابل الطاعة ففيه نظر؛ لأن الإنسان قد يعزر على ترك الطاعات، وإن أراد بالمعصية: المخالفة مطلقاً، فيشمل فعل المعصية وترك الطاعة فهذا صحيح.

فالصحيح أن التأديب ولعله مراد المؤلف واجب في كل معصية، سواء كانت تلك المعصية بترك الواجب أو بفعل المحرم.

قوله: «لا حد فيها ولا كفارة» ولو قال المؤلف: ولا قصاص، أو: ولا قـود، يكتفى بالقود عن التعزير.







والرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما قال: كل معصية لا حد فيها ولا كفارة فأدبوا فيها، لكن نرى قضايا متعددة فيها التعزير، ويمكن أن نأخذ من هذه الأفراد هذه القاعدة التي ذكرها المؤلف بقوله: «وهو واجب في كل معصية لا حد فيها ولا كفارة».







# ابُ القَطْعِ فِي السَّرِقَةِ ﴾ ﴿ بَابُ القَطْعِ فِي السَّرِقَةِ

### المؤلف رَحْمَهُ أَللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ أَللَّهُ:

السَّارِقُ (وَإِذَا نَقَصَتْ قِيمَةُ الْمَسْرُوقِ، أَوْ مَلَكَهَا السَّارِقُ لَكَهَا السَّارِقُ لَمَ يَسْقُطِ القَطْعُ .....).

### الشرح 🅸

وقوله: «ملكها» ظاهر كلامه أنه يعود إلى القيمة؛ لأنه قال: «وإذا نقصت قيمة المسروق، أو ملكها» أي: القيمة، وليس كذلك، بل المراد: ملك العين المسروقة، فإن القطع لا يسقط.

مثال ذلك: رجل سرق من شخص ثوباً يساوي ربع دينار، وبعد أن سرقه ذهب إلى صاحبه فاشتراه فملكه، فهنا إذا كان صاحبه قد طالبه ورُفع إلى الحاكم فإن القطع لا يسقط، وإذا لم يكن قد رفع إلى الحاكم فإن القطع يسقط، لا لأنه ملكه، ولكن لأن من شرط القطع أن يطالب المسروق منه بماله، وإذا باعه أو وهبه فإن المطالبة تسقط حينئذ، ويسقط القطع.





## 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

عَيْرِ حِرْزِ ، فَإِنْ سَرَقَهُ مِنْ عَيْرِ حِرْزِ ، فَإِنْ سَرَقَهُ مِنْ غَيْرِ حِرْزِ ، فَإِنْ سَرَقَهُ مِنْ غَيْرِ حِرْزِ فَالْ سَرَقَهُ مِنْ غَيْرِ حِرْزِ فَالْ سَرَقَهُ مِنْ غَيْرِ حِرْزِ فَالْ سَرَقَهُ مِنْ غَيْرِ حِرْزِ فَالْحَدَى .....).

## الشرح 🎕

قوله: «وأَنْ يُخْرِجَهُ مِن الحِرْزِ» والصواب أن يقول: وأن يكون من حرز؛ لأن الإخراج قد سبق فيما قبل، وهذا هو الشرط الرابع، فيشترط لوجوب القطع: أن تكون السرقة من حرز.





## 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الْآخَر، وَلَوْ كَانَ مُحْرَزاً عَنْهُ،....).

## الشرح 🎕

...ولكن في الحقيقة يجب أن نلاحظ مسألة أخرى، وهي الفرق بين أن يكون مال الزوج في نفس البيت وبين أن يكون في المدكان وشبهه؛ لأن كونه في البيت فيه نوع ائتمان للزوجة، وإذا كان في الخارج فهي وغيرها سواء، فلا يظهر لي أن في ذلك شبهة إذا كان قد قام بما يلزم ولم يقصر في النفقة.





# ابُ حَدِّ قُطَّاعِ الطَّرِيقِ ﴾ ﴿ بَابُ حَدِّ قُطَّاعِ الطَّرِيقِ

المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

#### الشرح 🅸

ولم يذكر المؤلف هنا أي آلة يقتل بها، فيقتل بما يكون أسهل؛ لقول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «إذا قتلتم فأحسنوا القتلة»، وليس هذا كالزاني إذا كان محصناً يرجم، بل المقصود بهذا إتلافه.

فإذا دار الأمربين أن نقتله بالسيف، أو نقتله بالصعق بالكهرباء.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

سَلَّ ١٤ / ٣٨٣ (وَمَنْ تَابَ مِنْهُمْ قَبْلَ أَنْ يُقْدَرَ عَلَيْهِ سَقَطَ عَنْهُ مَ اللَّهُ مَا كَانَ اللهِ ...... وَأُخِذَ بِمَا للآدَمِيِّينَ مِنْ نَفْسٍ وَطَرَفٍ مَا كَانَ اللهِ ........ وَأُخِذَ بِمَا للآدَمِيِّينَ مِنْ نَفْسٍ وَطَرَفٍ وَمَالٍ......).

#### الشرح 🕸

قوله: «وَأُخِذَ بِمَا لِلآدَميِّينَ مِنْ نَفْسٍ وَطَرَفٍ وَمَالٍ» كان على المؤلف رَحَهُ أُللَّهُ أَن يقول: وتحتم قطع؛ لأن المؤلف يرى أنهم إذا قطعوا قطعًا يوجب القصاص تحتم استيفاؤه خلافًا للمذهب.





# ابُ قِتَالِ أَهْلِ البَغْيِ ﴾﴿ بَابُ قِتَالِ أَهْلِ البَغْيِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

عَلَيْهِ أَنْ يُرَاسِلَهُم فَيَسْأَلَهُمْ مَا يَنْقِمُونَ مِنْهُ، فَإِنْ ذَكَرُوا مَظْلِمَةً أَزَالَهَا، وَإِنِ ادَّعَوْا شُبْهَةً كَشَفَهَا، فَإِنْ فَإِنْ فَأُوا، وَإِلاَّ قَاتَلَهُمْ،.....).

#### الشرح 🎕

- ... بقى أن يقال: هنا حال ثالثة؛ لأن المؤلف ذكر حالين:
- الأولى: أن يكف هؤلاء عن القتال إذا بُيِّن لهم الأمر؛ فنكف عنهم.
- \* الثانية: ألا يرجعوا، بل يستمروا في الخروج؛ فحينئذ يجب على الإمام أن يقاتلهم، ويجب على الرعية أن يساعدوا الإمام.
  - \* الثالثة: إذا لم يكشف الشبهة، ولم يزل المظلمة...







ففي هذه الحال إن فاؤوا فالأمر واضح وانتهى الإشكال، لكن إن أبوا قالوا: ما دمت لم تزل المظلمة، ولم تكشف الشبهة لنا، فإننا سنقاتل، فليس لهم قتاله.

ومن أجل أنه لا يجوز لهم الخروج عليه، فهل يجوز له قتالهم درءاً للمفسدة أم لا؛ لأن السبب الذي قاموا من أجله لا يحل لهم القتال من أجله، إذاً فهم معتدون، ودفع اعتداء المعتدي واجب؟ فأنا أتوقف في هذا.







# الْمُرْتَدِّ ﴾ ﴿ بَابُ حُكْمِ الْمُرْتَدِّ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

اللهِ عَلَى ١٤ / ١٤ (فَمَنْ أَشْرَكَ بِاللهِ، أَوْ جَحَدَ رُبُوبِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ، أَوْ وَحْدَانِيَّتَهُ،

#### الشرح 🎕

قوله: «أَوْ صِفَةً مِنْ صِفَاتِهِ» إذا جحد صفة من صفاته، فظاهر كلام المؤلف رَحِمَهُ الله أنه يكفر مطلقاً؛ لأنه أطلق، لكن تمثيله في الشرح يدل على أن المراد الصفات الذاتية التي لا ينفك عنها، كالعلم، والقدرة، ومع ذلك ففيه نظر، فالجاحد للصفات معناه المنكر لها، والمنكر للصفات يجب أن نقول: إنه ينقسم إلى قسمين:

- \* الأول: أن يجحدها تكذيبًا.
- \* الثاني: أن يجحدها تأويلاً، وهذا ينقسم إلى قسمين:

إن كان هذا التأويل له وجه في اللغة العربية فإنه لا يكفر، إلا إذا تضمن هذا التأويل نقصًا لله عَرَّكِاً، فإن تضمن نقصًا فإنه يكفر.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



وإن لم يكن له مساغ في اللغة العربية فهو كافر؛ لأن التأويل على هذا الوجه معناه الإنكار والتكذيب.

فصار كلام المؤلف هنا ليس على إطلاقه، نعم؛ لو أنه أصر بعد أن تبين له أن الحق في خلاف تأويله ولو كان له مساغ؛ فهذا قد يحكم بكفره وردته.







#### المؤلف رَحَهُ اللَّهُ: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ:

ك ١٤/ ٤٨٦ (أَوْ قَوْلُهُ: أَنَا بَرِيءٌ مِنْ كُلِّ دِينِ يُخَالِفُ الإِسْلامَ).

#### الشرح 🅸

هذا طريق ثانٍ للتوبة فيمن كانت ردته بجحد فرض ونحوه.

وهذه الكلمة في الواقع كلمة مجملة، لا تدل على أنه تاب توبة حقيقية؛ لأنه قد يعتقد أن ما هو عليه هو الإسلام، وما أكثر الذين يدّعون أنهم مسلمون، ويتبجحون بالإسلام وهم كفار،... فإذا قال: أنا بريءٌ من كل دين يخالف الإسلام، فهل نجعل ذلك توبة يرتفع بها عنه حكم الردة أو لا؟

في الواقع أن هذه الكلمة من المؤلف فيها نظر ظاهر؛ لأنه قد يكون محكوماً بردته من أجل فعل يعتقد هو أنه من الإسلام، وليس من الإسلام في شيء، فمثل هذا لا نقبل منه حتى يُصَرِّح بأنه رجع عما حكمنا عليه بكفره من أجله.







# كتَابُ الأُطْعِمَةِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

ه ۱/ ۱۷ (فَيُبَاحُ كُلُّ طَاهِرٍ لاَ مَضَرَّةَ فِيهِ،.....وَلاَ يَحِلُّ لَيَحِلُّ نَجِسٌ، كَالْمَيْتَةِ، وَالدَّمِ.....).

#### الشرح 🎕

قوله: «ولا يحل نجس كالميتة والدم» ونضيف إليه ثالثاً: الخنزير؛ لقوله تعالى: ﴿ قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ الخنزير؛ لقوله تعالى: ﴿ قُل لا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلاّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنّهُ وَيَعْعَمُهُ وَإِلاّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنّهُ وَرِجْسُ ﴾ [سورة الأبعام: آية ٥٤]، والاستدلال بهذه الآية أولى من الاستدلال بالآية التي ذكرها صاحب (الروض) وهي قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ ... ﴾ [سورة المائدة: آية ٣] إلى آخرها؛ لأن هذه الآية ليس فيها التصريح بأنها نجسة.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

٥ / / ٢٦ (وَحَيَوَانَاتُ البَرِّ مُبَاحَةٌ إِلاَّ الْحُمُرَ الأَهْليَّةَ، وَمَا لَهُ نَابٌ يَفْتَرِسُ بِهِ غَيْرَ الضَّبُع....).

#### الشرح 🕸

قوله: «غير الضّبع» هذا مستثنى، يعني أنه حلال، وكلام المؤلف يدل على أن الضبع من ذوات الناب التي تفترس بنابها، ولكن هذا غير مسلّم، فإن كثيراً من ذوي الخبرة يقولون: إن الضبع لا تفترس بنابها، وليست بسَبُع، ولا تفترس إلا عند الضرورة، أو عند العدوان عليها.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

#### الشرح 🕸

قوله: «وما يُستخبث» يعني وكل ما يُستخبث، ومن الذي يستخبث، ومن الذي يستخبثه؟ قال في (الروض): «ذوو اليسار» أي: ذوو الغِنى، يعني أن الشيء الذي يستخبثه الأغنياء من الحيوانات فهو حرام، ورأينا من الناس من يستخبث الجراد مثلاً.

إذاً لو رجعنا إلى هذه الأمور لصار الحِلُّ والتحريم أمراً نسبيًا، فيكون هذا الشيء عند قوم حلالاً، وعند آخرين حرامًا.

قوله: «والحية» الحية حرام، وهنا قاعدة للحية، والفأرة، وشبهها، ينبغي أن نجعلها بدل قاعدة المؤلف: «الاستخباث»، وهي: (أن كل ما أمر الشارع بقتله، أو نهى عن قتله، فهو حرام).

أما ما نهى عن قتله فالأمر فيه ظاهر أنه حرام؛ لأنك لو قتلته وقعت فيما نهى عنه الشارع، وأمَّا ما أمر بقتله فلأنه مؤذ معتدٍ.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَهُ أُللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



وعليه، فإن هذا الصنف - وهو الخامس - الصوابُ خلافه، وأن ما يُستخبث حلال، إلا إذا دخل في أحد الضوابط السابقة فيكون حراماً.







#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ:

﴿ ١٩ / ١٥ (مَنْ مَرَّ بِثَمَرِ بُسْتَانٍ فِي شَجَرَةٍ، أَوْ مُتَسَاقِطٍ عَنْهُ، وَلاَ حَائِطَ عَنْهُ مَجَّانًا مِنْ غَيْرِ وَلاَ خَائِطَ عَلَيْهِ، وَلاَ نَاظِرَ، فَلَهُ الأَكْلُ مِنْهُ مَجَّانًا مِنْ غَيْرِ حَمْلِ....).

#### الشرح 🅸

فشروط الأكل ثلاثة، وإن قلنا: شروط الأخذ فهي أربعة، فإذا كنا نتكلم عن الأكل فهذه شروطه، وإذا كنا نتكلم عن الأخذ فنزيد شرطًا رابعًا وهو: ألا يحمل، فإن حمل فهو حرام.

ولكن في الحديث شرطًا لم يشر إليه المؤلف، وهو أن الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أمر من دخل حائطًا أن ينادي صاحبه ثلاثًا، فإذا أجابه استأذنه، وإن لم يجبه أكل، وهذا شرط لا بد منه؛ لأنه دل عليه الحديث، وما دل عليه الحديث وجب اعتباره، وعلى هذا فنزيد شرطًا رابعًا للأكل، وهو: أن ينادي ثلاثًا، فإن أجيب استأذن، وإن لم يُجَب أكل.

أيضاً اشتراط انتفاء الحائط فيه نظر؛ لأن لفظ الحديث: «من دخل حائطاً».







وعلى هذا فلا فرق بين الشجر الذي ليس عليه حائط، وبين الشجر الذي عليه حائط.

فالذي تبين من السنة أن الشرط هو: أن ياكل بدون حمل، وألا يرمي الشجر، بل يأخذ بيده منه، أو ما تساقط في الأرض، وأيضًا يشترط أن ينادي صاحبه ثلاثًا، إن أجابه استأذن، وإن لم يجبه أكل.







# ﴾ بَابُ الذَّكَاةِ ﴾

#### 🕸 قال المؤلف رَحَهُ ٱللَّهُ:

ه ۱/ ۵۳ (الآيبَاحُ شَيْءٌ مِنَ الْحَيَوَانِ الْمَقْدُورِ عَلَيْهِ بِغَيْرِ ذَكَاةٍ....).

#### الشرح 🎕

قوله: «المقدور عليه بغير ذكاة» هذا فيه نظر؛ لأننا ذكرنا تعريف الذكاة الشامل للمقدور عليه والمعجوز عنه، وأن الذكاة: إنهار الدم من حيوان مأكول، إما في الرقبة، وإما في أي موضع كان من بدنه عند العجز، وحينئذٍ لا نحتاج إلى تقييد ذلك بقولنا: «المقدور عليه»؛ لأن الذكاة تكون حتى في غير المقدور عليه، كما سيأتي إن شاء الله تعالى في كلام المؤلف.







#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

٥١/ ٥٥ (وَيُشْتَرَطُ لِلذَّكَاةِ أَرْبَعَةُ شُرُوطٍ:....).

#### الشرح 🎕

ظاهر كلام المؤلف الحصر، وأن الشروط أربعة، ولكن سيأتينا إن شاء الله تعالى بعد الكلام عليها أن هناك شروطاً أكثر من أربعة تبلغ إلى عشرة.





### ابُ الصَّيْدِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ اللَّهُ:

الله عُمْداً أَوْ سَهُواً لَمْ يُبَحْ...). (فَإِنْ تَرَكَهَا عَمْداً أَوْ سَهُواً لَمْ يُبَحْ...).

#### الشرح 🎕

وقد مر علينا أن المؤلف رَحمَهُ الله في (باب الـذكاة) قال: «فإن تركها سـهواً أبيحـت»، والحقيقة أنه لا فرق بين البابين - كما سبق - فإن اشتراط التسمية موجود في الذكاة، كما هو موجود في الصيد.





# كِتَابُ الأَيْمَانِ

#### المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ه ۱/ ۱۳۰ – ۱۳۱ (فَاإِنْ حَلَفَ عَلَى أَمْرٍ مَاضٍ كَاذِبًا عَالِمًا فَهِيَ الْغَمُوسُ.....).

#### الشرح 🍅

قوله: «عالمًا» احترازاً مما لو كان جاهلاً.

وظاهر كلام المؤلف ولو كان ناسياً، وليس كذلك، بل إذا كان ناسياً فهو كالجاهل، مثل إنسان حلف على أمر ماض ناسياً، كأن قال: والله ما أقرضني فلان شيئاً ناسياً أنه أقرضه فلا تكون يمينه غموساً.

قوله: «فهي الغموس»... وظاهر كلام المؤلف: سواء تضمنت هذه اليمين اقتطاع مال امرئ مسلم أم لا،...

فاليمين الغموس هي التي يحلف صاحبها على فعل ماض كاذباً عالماً، ليقتطع بها مال امرئ مسلم، وهذا هو الصحيح؛ لأن الأول لا دليل عليه.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الله بِغَيْرِ قَصْدِ....).

#### الشرح 🕸

«لغو» مبتدأ، «والذي» خبر المبتدأ، ولهذا يحسن هنا أن يأتي بضمير الفصل؛ ليتبيَّن أن قوله: «الذي» خبر إذ إن القارئ قد يظن أن قوله: «الذي» صفة لـ «لغو» وينتظر الخبر، فلو قال: «هو الذي يجري...» لكان أبين.









#### المؤلف رَحْمُهُ اللَّهُ: 🕸 قَالَ المؤلف

الله الم ١٣٣ (وَكَذَا يَمِينٌ عَقَدَهَا يَظُنُّ صِدْقَ نَفْسِهِ فَبَانَ بِخِلاَفِهِ، فَلاَ كَفَّارَةَ فِي الْجَمِيعِ....).

#### الشرح 🎕

هـذا مـا رآه المؤلف، ولكـن الصحيـح أنها ليسـت من لغو اليميـن، وأنها يمين منعقدة لكن لا حنث فيها؛ لأنه في الحقيقة بارُّ لا حانث.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الثَّالِثُ: الحِنْثُ فِي يَمِينِهِ، بِأَنْ يَفْعَلَ مَا حَلَفَ عَلَى عَمِينِهِ، بِأَنْ يَفْعَلَ مَا حَلَفَ عَلَى عَلَى قِعْلِهِ مُخْتَاراً ذَاكِراً، فَإِنْ عَلَى تَرْكِهِ، أَوْ يَتْرُكَ مَا حَلَفَ عَلَى فِعْلِهِ مُخْتَاراً ذَاكِراً، فَإِنْ فَعَلَهُ مُكْرَهاً أَوْ نَاسِياً فَلاَ كَفَّارَةً..).

#### الشرح 🕸

قوله: «فإن فعله مكرها أو ناسياً فلا كفارة» وظاهر كلام المؤلف هنا أنه لو حنث جاهلاً فعليه الكفارة؛ لأنه لم يذكر إلا شرطين: «مختاراً ذاكراً»، ولم يقل: عالماً.

قوله: «فإن فعله مكرهاً أو ناسياً فلا كفارة» لكن متى زال العذر، وأقام بعده حنث.

وظاهر كلام المؤلف هنا أنه لو حنث جاهلاً فعليه الكفارة، مثل لو قال: والله لا ألبس هذا الثوب، ثم لبسه ظاناً أنه ثوب آخر غير الذي حلف عليه، فظاهر كلام المؤلف أن عليه الكفارة؛ لأنه لم يذكر إلا شرطين: «مختاراً ذاكراً»، ولم يقل: عالماً، لكن سبق لنا في مسائل متفرقة من أبواب الطلاق: أنه إذا كان جاهلاً







فلا حنث عليه، حتى على المذهب، وهو الصحيح، وعلى هذا فنزيد شرطًا ثالثًا وهو: «عالمًا»، فنقول: «الحنث في يمينه بأن يفعل ما حلف على تركه، أو يترك ما حلف على فعله مختاراً ذاكراً عالمًا، فإن كان مكرهًا، أو ناسيًا، أو جاهلاً فلا كفارة عليه».









#### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

الله عَنْ الله

#### الشرح الشرح

تلزم الكفارة إذا تمت الشروط السابقة، وهي ثلاثة شروط على كلام المؤلف، وزدنا شرطًا رابعًا وهو: أن يكون عالمًا.





#### 🕸 قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

الله ١٦٠ / ١٦٠ (يُخَيَّرُ مَنْ لَزِمَتْهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ بَيْنَ إِطْعَامِ عَشَرَةِ مَنْ لَزِمَتْهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ بَيْنَ إِطْعَامِ عَشَرَةِ مَنْ لَزِمَتْهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ بَيْنَ إِطْعَامِ عَشَرَةِ مَنْ مَسَاكِينِ، أَوْ كِسْوَتِهِمْ، أَوْ عَتْقِ رَقَبَةٍ....).

#### 🕸 الشرح

انتقد النحويون على الفقهاء كلمة «أو» في هذا المكان؛ لأنها لا تستقيم مع التخيير، وكان عليهم أن يقولوا: يخير بين إطعام عشرة مساكين، وكسوتهم، وتحرير رقبة، ولا نستدل بالآية الكريمة؛ لأن الآية الكريمة فيها: ﴿فَكَفَّارَتُهُۥ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ مِنَ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمُ أَوْكِسُوتُهُم أَوْ تَحَرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: آبة ٨٩] ليس فيها ما تُطُعِمُونَ أَهْلِيكُم أَوْكِسُوتُهُم أَوْ تَحَرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: آبة ٨٩] ليس فيها «يخيّر»، ف(أو) لا حاجة لنا أن نأتي بها؛ لأنا إذا أتينا بها جمعنا بين الفعل الدال على التخيير، والحرف الدال على التخيير، وهذا لا حاجة إليه، ولكن قال بعض النحويين: إن هذا جائز وسائغ، وتكون «أو» هنا بمعنى «الواو» ولا حرج.







# الْأَيْمَانِ ﴾ ﴿ بَابُجَامِعِ الْأَيْمَانِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

هُ وَ اللَّحْقِيقِيُّ هُ وَ اللَّخِي لَمْ يَغْلِبْ مَجَازُهُ عَلَى حَقِيقَتِهِ كَاللَّحْمِ....).

#### الشرح 🅸

يجب أن نعرف أن العلماء ذكروا أن من العيب التعريف بالعدم، أو بالنفي؛ لأن التعريف بالعدم أو بالنفي ما يعطي الصورة.

ولهذا: التعريف الصحيح للحقيقة أن يقال: هو اللفظ الذي المستعمل في حقيقته اللغوية، أو إن شئت فقل: اللفظ الذي استعمل فيما وضع له لغة.







#### ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ه ۱ / ۱۹۸،۱۹۲ (وَالْعُرْفِيُّ: مَااشْتَهَرَ مَجَازُهُ فَعَلَبَ الْحَقِيقَةَ، كَالرَّاوِيَةِ وَالْغَائِطِ، وَنَحْوِهِمَا، فَتَتَعَلَّقُ الْيَمِينُ بِالْعُرْفِ...).

#### الشرح 🕸

ليت المؤلف قدم العرف، فالخلاصة: أنه إذا لم توجد مرتبة من المراتب الثلاث السابقة وهي:

النية، ثم السبب، ثم التعيين، كما في الفصل الأول، فإننا نرجع إلى ما يتناوله الاسم في الحقيقة، وهو ثلاثة أقسام: شرعي، وعرفي، ولغوي، فيقدم الشرعي، ثم العرفي، ثم اللغوي.







# ﴾ بَابُ النَّذْرِ ﴾

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

الْحَيْض، وَالنَّحْرِ، فَلاَ يَجُوزُ الْمَعْصِيَةِ كَشُرْبِ خَمْرٍ، وَصَوْمِ يَوْمِ الْحَيْضِ، وَالنَّحْرِ، فَلاَ يَجُوزُ الْوَفَاءُ بِهِ وَيُكَفِّرُ...).

#### الشرح 🅸

قوله: «والنحر»...وهل هناك عبارة أعم من قول المؤلف: «يوم النحر»؟

الجواب: نعم، يوم العيدين؛ لأن يوم الفطر كيوم النحر، وهناك أيضًا أيام أخرى يحرم صومها، وهي: أيام التشريق، المهم إذا نذر صوم يوم يحرم صومه فهذا نذر معصية لا يجوز الوفاء به.





# ابُ طَرِيقِ الحُكْمِ وَصِفَتِهِ ﴾ أبُ طَرِيقِ الحُكْمِ وَصِفَتِهِ

المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

۵ / ۳۱۷ (وَلاَ يَحْكُمُ بِعِلْمِهِ....).

#### الشرح 🎕

... وظاهر كلام المؤلف أن القاضي لا يحكم بعلمه مطلقًا، ولكن هنا ثلاث مسائل استثناها العلماء قالوا: إنه يحكم بعلمه فيها:

- \* الأولى: عدالة الشهود وجرح الشهود.
- \* الثانية: ما علمه في مجلس الحكم فإنه يحكم به.
- الثالثة: إذا كان الأمر مشتهراً واضحاً بيناً، يستوي في علمه الخاص والعام.





## ابُ القِسْمَةِ ﴾ ﴿

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ قَالَ المؤلفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

ه ١/ ٣٧٦ (وَيَجُوزُ لِلشُّرَكَاءِ أَنْ يَتَقَاسَمُوا بِأَنْفُسِهِمْ، وَبِقَاسِمٍ يَنْصِبُونَهُ، أَوْ يَسْأَلُوا الْحَاكِمَ نَصْبَه...).

#### الشرح 🎕

قوله: «أو يسألوا الحاكم نصبه» في كلام المؤلف لحن في قوله: «يسألوا» حيث حذف النون بدون سبب لأنها صفة لـ «قاسم».

ولكن سبق لنا أن الأفعال الخمسة يجوز حذف تنوينها للتخفيف، ولو بدون ناصب أو جازم، ومنه قول الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «والله لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا.....».





## ابُ الدَّعَاوَى وَالبَيِّنَاتِ ﴾﴿ بَابُ الدَّعَاوَى وَالبَيِّنَاتِ

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ وَمُهُ ٱللَّهُ:

ه ١ / ٣٨٤ (الْمُدَّعِي: مَنْ إِذَا سَكَتْ تُرِكَ، وَالْمُدَّعَى عليه: مَنْ إِذَا سَكَتْ تُرِكَ، وَالْمُدَّعَى عليه: مَنْ إِذَا سَكَتَ لَمْ يُتْرَكْ....).

#### الشرح 🅸

وقال بعضهم: المدَّعي من يضيف الشيء إلى نفسه، والمدعى عليه من ينكره، سواء ترك أم لم يترك، فإذا أضفت شيئاً لنفسك على غيرك وأنكر، فأنت المدعي وهو المدعى عليه، وهذا هو الخي يوافق الحديث: «البينة على المدعي، واليمين على من أنكر»، وعليه فيكون هذا التعريف أقرب من تعريف المؤلف؛ لما يرد على تعريف المؤلف من الانتقاض من أن المدعى عليه قد يُترك.





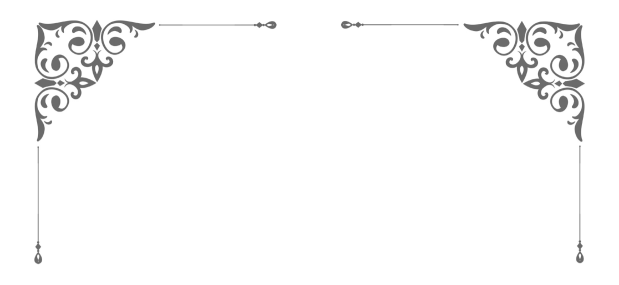
# كتَابُ الشَّهَادَات

#### 🕸 قال المؤلف رَحْمُهُ ٱللَّهُ:

ه ١ / ٣٩٨ (وَأَدَاؤُهَا فَرْضُ عَيْنٍ عَلَى مَنْ تَحَمَّلَهَا، مَتَى دُعِيَ إِلَيْهِ، وَقَدِرَ بِلاَ ضَرَرٍ فِي بَدَنِهِ، أَوْ عِرْضِهِ، أَوْ مَالِهِ أَوْ أَهْلِهِ، وَكَذَا فِي التَّحَمُّلِ، وَلاَ يَحِلُّ كِتْمَانُهَا...).

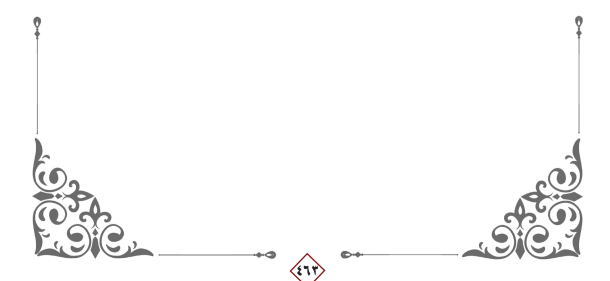
#### الشرح 🅸

ويشترط أيضاً شرط لم يذكره المؤلف، وهو: أن تكون الشهادة مقبولة لدى الحاكم، فإن لم تكن مقبولة لم يلزمه أن يشهد لا تحملاً ولا أداء.



# تنبيهات

على كتاب التوحيد من القول المفيد









## التوحيد 🦖

وعن معاذبن جبل رَضَالِلهُ عَنْهُ، قال: «كنت رديف النبي صَالِلهُ عَلَيْ على حمار، فقال لي: «يا معاذ! أتدري ما حق الله على الله على العباد، وما حق العباد على الله؟» قلت، الله ورسوله أعلم. قال: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا، وحق العباد على الله، أن لا يعذب من لا يشرك به شيئا؟» قلت: يا رسول الله! أفلا أبشر الناس؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا»(١).

#### فیه مسائل:

المسألة السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة.

قوله: (المسألة السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة)

<sup>(</sup>١) أخرجاه في «الصحيحين».

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





هذه ليست على إطلاقها؛ إذ إن كتمان العلم على سبيل الإطلاق لا يجوز؛ لأنه ليس بمصلحة، ولهذا أخبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم معاذاً وليم يكتم ذلك مطلقاً، وأما كتمان العلم في بعض الأحوال، أو عن بعض الأشخاص لا على سبيل الإطلاق؛ فجائز للمصلحة؛ كما كتم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ذلك عن بقية الصحابة خشية أن يتكلوا عليه، وقال لمعاذ: «لا تبشرهم فيتكلوا».

ونظير هذا الحديث قول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأبي هريرة: «بشّر الناس أن من قال: لا إله إلا الله خالصًا من قلبه دخل الجنّة».

بل قد تقتضي المصلحة ترك العمل؛ وإن كان فيه مصلحة لرجحان مصلحة الترك، كما هم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يهدم الكعبة ويبنيها على قواعد إبراهيم، ولكن ترك ذلك خشية افتتان الناس؛ لأنهم حديثو عهد بكفر (١).



<sup>.(00/1) (1)</sup> 





## اب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب المنها المنوب المنها المنوب المنها الم

ولهما في حديث عتبان: «فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله، يبتغى بذلك وجه الله».

#### فيه مسائل:

المسألة الثانية عشرة: إثبات الصفات خلافًا للأشعرية.

قوله: (المسألة الثانية عشرة: إثبات الصفات خلافاً للأشعرية) وفي بعض النسخ: «خلافاً للمعطلة» وهذه أحسن؛ لأنها أعم، حيث تشمل الأشعرية والمعتزلة والجهمية وغيرهم؛ ففيه إثبات الوجه لله سبحانه بقوله: «يبتغي وجه الله»، وإثبات الكلام بقوله: «وَكَلِمَتُهُمُ أَلْقَنُهَا ﴾ [سورة النساء: آية ١٧١]، وإثبات القول في قوله: «قل لا إله إلا الله»(١).

<sup>.(\\\/\) (\)</sup> 





### اب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب المنوب

وعن أبي سعيد الخدري رَضَّالِللهُ عَنْهُ، عن رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَنْهُ عن رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: هال موسى عَلَيْهِ السَّلَمُ: يا رب! علمني شيئا أذكرك وأدعوك به قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله، قال: يا رب كل عبادك يقولون هذا؟ قال: يا موسى! لو أن السماوات السبع عبادك يقولون هذا؟ قال: يا موسى! لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري، والأرضين السبع في كفة، و (لا إله إلا الله) في كفة؛ مالت بهن لا إله إلا الله».

#### فيه مسائل:

المسألة التاسعة عشرة: معرفة أن الميزان له كفتان.

قوله: (المسألة التاسعة عشرة: معرفة أن الميزان له كفتان) أخذها المؤلف من قوله: «لو أن السماوات...وضعت في كفّة ولا أخذها المؤلف من قوله: «لو أن السماوات...وضعت في كفّة ولا إله إلا الله في كفة»، والظاهر أن الذي في الحديث تمثيل، يعني أن



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



قول: لا إله إلا الله أرجح من كل شيء، وليس في الحديث أن هذا الوزن في الآخرة، وكأن المؤلف رَحمَدُ الله حصل عنده انتقال ذهني؛ فانتقل ذهنه من هذا إلى ميزان الآخرة (١).



<sup>.(4 · /1) (1)</sup> 





### اب من حقق التوحيد؛ دخل الجنة بغير حساب المحمد على المحمد ا

عند سعيد بن عبد الرحمن، قال: « كنت عند سعيد بن جبير، فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة؟ فقلت: أنا، ثم قلت: أما إني لم أكن في صلاة، ولكنى لُدغت، قال: فما صنعت؟ قلت: ارتقيت، قال: فما حملك على ذلك؟ قلت: حديث حدثناه الشعبي، قال: وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن بريدة بن الحصيب، أنه قال: لا رقية إلا من عين أو حمة، قال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن: حدثنا ابن عباس، عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: «عرضت على الأمم، فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد. إذ رُفع لي سواد عظيم، فظننت أنهم أمتى، فقيل لى: هذا موسى وقومه، فنظرت فإذا سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك، ومعهم سبعون ألفًا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب» ثم نهض فدخل منزله. فخاض الناس في أولئك؛ فقال بعضهم: فلعلهم الذين





صحبوا رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئا... وذكروا أشياء، فخرج عليهم رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم فأخبروه، فقال: «هم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون».

### فيه مسائل:

المسألة العاشرة: فضيلة أصحاب موسى.

قوله: (المسألة العاشرة: فضيلة أصحاب موسى)، وهو مأخوذ من قوله: «إذ رفع لي سوادٌ عظيمٌ»، ولكن قد يقال: إن التعبير بقول: «كثرة أتباع موسى» أنسب لدلالة الحديث؛ لأن الحديث يقول: «سواد عظيم، فظننت أنهم أمتي»، وهذا يدل على الكثرة (١).



<sup>.(</sup>١٠٨/١) (١)





### اب الخوف من الشرك المجهد المناب المحدد

وقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [سورة النساء: آية ٤٨]، وقال الخليل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ السورة إبراهيم: آية ٣٥]. فيه مسائل:

الثامنة: المسألة العظيمة سؤال الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام.

التاسعة: اعتباره بحال الأكثر؛ لقوله: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [سورة إبراهيم: آية ٣٦].

قوله: (التاسعة: اعتباره بحال الأكثر؛ لقوله: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلتَّاسِ ﴾) وفيه إشكال، إذ المؤلف يقول: بحال الأكثر، والآية: ﴿كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾، وفرق بين كثير وأكثر، ولهذا قال تعالى في بني آدم: ﴿وَفَضَ لَنَهُمُ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَدُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



الخلق، والأعلى الله، ولكنه كرمهم الخلق على الخلق، والأعلى الخلق، والأعلى الخلق، والأعلى الخلق، فالآدميون فُضِّلوا على كثير ممن خلق الله، وليسوا أكرم الخلق على الله، ولكنه كرمهم (١).

#### \*\*\*

(1) (1/771).





### اب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله ﴿ بَابِ الدَّعَاءِ إِلَّى شَهَادة أَن لا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ

كُ ولهما عن سهل بن سعد رَضَوَالِيَّهُ عَنْهُ: «أَن رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال يوم خيبر: «لأعطين الراية غدا رجلا يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، يفتح الله على يديه» فبات الناس يدوكون ليلتهم; أيهم يعطاها، فلما أصبحوا؛ غدوا على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كلهم يرجو أن يعطاها. فقال: «أين على بن أبي طالب؟» فقيل هو يشتكي عينيه. فأرسلوا إليه، فأتي به، فبصق في عينيه، ودعا له، فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الراية، فقال: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه؛ فوالله لأن يهدى الله بك رجلا واحدًا خير لك من حمر النعم» (يدوكون) أي: يخوضون.

#### فيه مسائل:

الأولى: أن الدعوة إلى الله طريق من اتبع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَهُ أُللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



قوله: (الأولى: أن الدعوة إلى الله طريق من اتبع رسول الله صَلَّالله عَلَيْدِوسَلَمَ).

وتؤخذ من قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آدَعُواْ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الله



.(١٣٨/١) (١)





## اب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله الله الله الله الله

وقوله: ﴿ أَتَّخَاذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُولِيَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ ا

#### فیه مسائل:

فيه أكبر المسائل وأهمها، وهي: تفسير التوحيد وتفسير الشهادة، وبينها بأمور واضحة ...، ومنها آية براءة: بيّن فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله، وبيّن أنهم لم يؤمروا إلا بأن يعبدوا إلها واحدا، مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء والعبّاد في المعصية، لا دعاؤهم إياهم.

قوله: (ومنها: آية براءة بيّن فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله).

وهذا شرك الطاعة، وهو بتوحيد الربوبية ألصق من توحيد الألوهية، لأن الحكم شرعياً كان أو كونياً إلى الله تعال، فهو من





والشيخ رَحْمَهُ الله جعل شرك الطاعة من الأكبر، وهذا فيه تفصيل، وسيأتي إن شاء الله في (باب من أطاع الأمراء والعلماء في تحليل ما حرم الله أو بالعكس)(١).



<sup>(</sup>۱) (۱/۰۲۱) و (۲/۷۰۱).





### اب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله الله الله الله الله

وفي الصحيح: عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله; حرم ماله ودمه، وحسابه على الله عَرَّفَجَلَّ.

قوله: (وفي الصحيح) لم يفصح المؤلف رَحْمَهُ ألله بمراده بالصحيح، أهو (صحيح البخاري) أو (صحيح مسلم)، أو أن المراد به الحديث الصحيح - سواء كان في «الصحيحين» معاً أم في أحدهما أم في غيرهما - وليس له اصطلاح في ذلك يحمل عليه عند الإطلاق، وعلى هذا يبحث عن الحديث في مضانه، وقد ورد هذا التعبير في سياق المؤلف للحديث في مواضع أخرى، والمراد به هنا (صحيح مسلم)(۱).



<sup>.(10 / / 1) (1)</sup> 





# اب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما المجه

لرفع البلاء أو دفعه

عن عمران بن حصين رَضَواً يَسُهُ عَنْهُ أَن النبي صَالَّاتُ مُكَنَهُ وَسَلَمُ رأى رجلا في يده حلقة من صُفْر، فقال: «ما هذه؟» قال: من الواهنة. فقال: «انزعها؛ فإنها لا تزيدك إلا وهناً، فإنك لو مت وهي عليك؛ ما أفلحت أبدا».

فیه مسائل:

المسألة الثالثة: أنه لم يعذر بالجهالة.

قوله: (المسألة الثالثة: أنه لم يعذر بالجهالة) هذا فيه نظر؟ لأن قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً» ليس بصريح أنه لو مات قبل العلم، بل ظاهره: «لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً»، أي: بعد أن علمت وأمرت بنزعها.

وهذه المسألة تحتاج إلى تفصيل، فنقول: الجهل نوعان:





جهل يعذر فيه الإنسان، وجهل لا يعذر فيه، فما كان ناشئًا عن تفريط وإهمال مع قيام المقتضي للتعلم; فإنه لا يعذر فيه، سواء في الكفر أو في المعاصي.

وما كان ناشئًا عن خلاف ذلك، أي أنه لم يهمل ولم يفرط، ولم يقم المقتضي للتعلم، بأن كان لم يطرأ على باله أن هذا الشيء حرام; فإنه يعذر فيه، فإن كان منتسبًا إلى الإسلام لم يضره، وإن كان منتسبًا إلى الكن في الآخرة أمره إلى كان منتسبًا إلى الكفر فهو كافر في الدنيا، لكن في الآخرة أمره إلى الله على القول الراجح، يمتحن; فإن أطاع دخل الجنة، وإن عصى دخل النار.

فعلى هذا: من نشأ ببادية بعيدة ليس عنده علماء، ولم يخطر بباله أن هذا الشيء واجب; فهذا يعذر، وله أمثلة:

منها: رجل بلغ وهو صغير، وهو في بادية ليس عنده عالم، ولم يسمع عن العلم شيئا، ويظن أن الإنسان لا تجب عليه العبادات إلا إذا بلغ خمس عشرة سنة، فبقي بعد بلوغه حتى تم له خمس عشرة سنة، وهو لا يصوم ولا يصلي ولا يتطهر من جنابة; فهذا لا نأمره



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



بالقضاء؛ لأنه معذور بجهله الذي لم يفرط فيه بالتعلم، ولم يطرأ له على بال، وكذلك لو كانت أنثى أتاها الحيض وهي صغيرة، وليس عندها من تسأل، ولم يطرأ على بالها أن هذا الشيء واجب إلا إذا تم لها خمس عشرة سنة؛ فإنها تعذر إذا كانت لا تصوم ولا تصلى.

وأما من كان بالعكس: كالساكن في المدن يستطيع أن يسأل، لكن عنده تهاون وغفلة؛ فهذا لا يعذر; لأن الغالب في المدن أن هذه الأحكام لا تخفى عليه، ويوجد فيها علماء يستطيع أن يسألهم بكل سهولة، فهو مفرط؛ فيلزمه القضاء، ولا يعذر بالجهل(١).



<sup>.(</sup>۱۷٣/١) (۱)





# اب ما جاء في الرقى والتمائم الم

وعن ابن مسعود رَضَيُلِيَّهُ عَنْهُ قال: سمعت رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ والتولة شرك» رواه أحمد، وأبو داود.

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعا: «من تعلق شيئا؛ وكل إليه» رواه أحمد، والترمذي.

التمائم: شيء يعلق على الأولاد يتقون به العين. لكن إذا كان المعلق من القرآن؛ فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه، ويجعله من المنهي عنه، منهم ابن مسعود رَضَيُلِيّهُ عَنْهُ.

والرُّقى: هي التي تسمى العزائم، وخص منها الدليل ما خلا من الشمرك؛ فقد رخص فيه رسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من العين والحمة.

والتَّوَلة: هي شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.





#### فيه مسائل:

المسألة الرابعة: أن الرقية بالكلام الحق من العين أو الحمة ليس من ذلك.

قوله: (من العين والحمة) سبق تعريفهما في (باب من حقق التوحيد دخل الجنة)، وظاهر كلام المؤلف: أن الدليل لم يرخص بجواز القراءة إلا في هذين الأمرين: «العين، والحمة»، لكن ورد بغير هما، فقد كان النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ ينفخ على يديه عند منامه بالمعوذات، ويمسح بهما ما استطاع من جسده. [متفق عليه]، وهذا من الرقية، وليس عينًا ولا حمة (۱).

وقوله: (المسألة الرابعة: أن الرقية بالكلام الحق من العين أو الحمة ليس من ذلك).

قوله: (الكلام الحق) ضده الباطل، وكذا المجهول الذي لا يعلم أنه حق أو باطل.

<sup>(1) (1/</sup> ۲۸۱).





والمؤلف رَحمَهُ ألله خصص العين أو الحمة فقط استناداً لقول الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «لا رقية إلى من عين أو حمة»، ولكن الصحيح أنه يشمل غيرهما، كالسحر (١).

\*\*\*

<sup>.(191/1) (1)</sup> 





### اب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما المنه المناتبرك بشجر أو حجر ونحوهما

وعن أبي واقد الليثي قال: «خرجنا مع رسول الله صَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللهِ عَلَى حنين، ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها: ذات أنواط، فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله! اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط. فقال رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ:

«الله أكبر! إنها السنن! قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿آجْعَل لَنا إلَهُ الكُمُ عَالِهُ مُ عَالِهُ مُ قَالَ إِنَّكُمُ وَاللهُ المَّرَانِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ المَّالِمُ عَالِهُ وَاللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

### فيه مسائل:

المسألة التاسعة عشرة: أن كل ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه لنا.





قوله: (التاسعة عشرة: أن كل ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه لنا) هذا ليس على إطلاقه وظاهره، بل يحمل قوله: (لنا)، أي: لبعضنا، ويكون المراد به المجموع لا الجميع، كما قال العلماء في قوله تعالى: ﴿ يَمَعَشَرَ الجِّنِ وَالْإِنسِ الدَّيَأْتِكُمُّ رُسُلُ مِن الإنس فقط.

فإذا وقع تشبه باليهود والنصارى، فإن الذم الذي يكون لهم يكون لنا، وما من أحد من الناس غالبًا إلا وفيه شبه باليهود أو النصارى، فالذي يعصي الله على بصيرة فيه شبه من اليهود، والذي يعبد الله على ضلالة فيه شبه من النصارى، والذي يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله فيه شبه من اليهود، وهلم جراً.

وإن كان يقصد رَحمَهُ ألله أنه لا بد أن يكون في الأمة خصلة، فهذا على إطلاقه وظاهره؛ لأنه قل من يسلم.

إن أراد أن كل ما ذُم به اليهود والنصارى، فهو لهذه الأمة على سبيل العموم، فلا(١).



<sup>(1) (1/117).</sup> 





## اب ما جاء في الذبح لغير الله الله

وعن طارق بن شهاب، أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قال:

«دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب»!

قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال: «مر رجلان على
قوم لهم صنم، لا يجوزه أحد حتى يقرّب له شيئا، فقالوا
لأحدهما: قرّب، قال: ليس عندي شيء أقرّبه. قالوا له:
قرّب ولو ذبابًا، فقرّب ذبابًا، فخلوا سبيله، فدخل النار،
وقالوا للآخر: قرّب، فقال: ما كنت لأقرّب لأحد شيئًا دون
الله عزوجل، فضربوا عنقه، فدخل الجنة» رواه أحمد.

#### فيه مسائل:

المسألة التاسعة: كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرهم....

المسألة الثالثة عشرة: معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبدة الأوثان.





قوله: (المسألة التاسعة: كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرهم)، هذه المسألة ليست مسلّمة، فإن قوله: «قرب ولو ذباباً» يقتضي أنه فعله قاصداً التقرب، أما لو فعله تخلصاً من شرهم، فإنه لا يكفر؛ لعدم قصد التقرب، ولهذا قال الفقهاء: لو أُكره على طلاق امرأته فطلّق تبعاً لقول المكره لم يقع الطلاق، بخلاف ما لو نوى الطلاق فإن الطلاق يقع، وإن طلق دفعاً للإكراه لم يقع، وهذا حق؛ لقوله المكرة لم يانما الأعمال بالنيات» رواه البخاري.

وظاهر القصة: أن الرجل ذبح بنية التقرب؛ لأن الأصل أن الفعل المبني على طلب يكون موافقًا لهذا الطلب.

ونحن نرى خلاف ما يرى المؤلف رَحَمُ الله أي أنه لو فعله بقصد التخلص، ولم ينو التقرب لهذا الصنم لا يكفر؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَر بِاللّهِ مِنْ بَعَد إِيمَنهِ وَإِلّا مَنْ أُكُور وَقَلْبُهُ وَ فَلَبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَنِ وَلَكِكن مّن شَرَح بِالْكُفُر صَدْرًا ﴾ [سورة النحل: آية ١٠٦]، وهذا الذي فعل ما يوجب الكفر تخلصًا مطمئنٌ قلبُه بالإيمان.





والصواب أيضا: أنه لا فرق بين القول المكره عليه والفعل، وإن كان بعض العلماء يفرق ويقول: إذا أكره على القول لم يكفر، وإذا أكره على الفعل كفر، ويَستدل بقصة الذباب، وقصة الذباب فيها نظر من حيث صحتها، وفيها نظر من حيث الدلالة؛ لما سبق أن الفعل المبني على طلب يكون موافقًا لهذا الطلب.

ولو فرض أن الرجل تقرب بالذباب تخلصاً من شرهم، فإن لدينا نصاً محكماً في الموضوع، وهو قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ عَ إِلّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ أَبِالْإِيمَنِ وَلَاكِن مَن بُاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ عَ إِلّا مَنْ أُكْرِه وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ أَبِالْإِيمَنِ وَلَاكِن مَن شَرَحَ بِاللّهِ مِنْ بَعَد إِيمَن وَلَاكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدْرًا ﴾ [سورة النحل: آية ٢٠١] الآية، ولم يقل: بالقول، فما دام عندنا نص قرآني صحيح، فإنه لو وردت السنة صحيحة على وجه مشتبه، فإنها تحمل على النص المحكم.

الخلاصة: أن من أكره على الكفر، لم يكن كافراً ما دام قلبه مطمئناً بالإيمان ولم يشرح بالكفر صدراً (١).

<sup>(1) (1/</sup>٧٢٢).





وقوله: (المسألة الثالثة عشرة: معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبدة الأوثان)، الحقيقة أن هذه المسألة مع التاسعة فيها شبه تناقض؛ لأنه في هذه المسألة أحال الحكم على عمل القلب، وفي التاسعة أحاله على الظاهر، فقال: (بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرهم)، ومقتضى ذلك أن باطنه سليم، وهنا يقول: إن العمل بعمل القلب، ولا شك أن ما قاله المؤلف رَحْمَهُ ٱلله حق بالنسبة إلى أن المدار على القلب.

والحقيقة أن العمل مركب على القلب، والناس يختلفون في أعمال القلوب أكثر من اختلافهم في أعمال الأبدان، والفرق بينهم قصدًا وذلاً أعظم من الفرق بين أعمالهم البدنية؛ لأن من الناس من يعبد الله لكن عنده من الاستكبار ما لا يذل معه ولا يذعن لكل حق، وبعضهم يكون عنده ذل للحق، لكن عنده نقص في القصد، فتجد عنده نوعًا من الرياء مثلا. فأعمال القلب وأقواله لها أهمية عظيمة، فعلى الإنسان أن يخلصها لله.

وأقوال القلب هي اعتقاداته: كالإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.





وأعماله هي تحركاته: كالحب، والخوف، والرجاء، والتوكل، والاستعانة، وما أشبه ذلك. والدواء لذلك: القرآن والسنة، والرجوع إلى سيرة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، بمعرفة أحواله وأقواله وجهاده ودعوته، هذا مما يعين على جهاد القلب.

ومن أسباب صلاح القلب: أن لا تشغل قلبك بالدنيا(١).



(1) (1/177).





### اب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله ﴾

وعن ثابت بن الضحاك رَضَاً لِللهُ عَنْهُ قال: «نــذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانة، فســأل النبـي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: «هــل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟» قالوا: لا قال: «فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟» قالوا: لا. فقال رســول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

«أوف بنــذرك، فإنــه لا وفاء لنذر في معصيــة الله ولا فيما لا يملك ابن آدم» رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما.

#### فیه مسائل:

المسألة العاشرة: لا نذر في معصية الله.

المسألة الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك.

قوله: المسألة العاشرة: لا نذر في معصية الله، هكذا قال المؤلف، ولفظ الحديث المذكور: «لا وفاء لنذر»، وبينهما فرق.





فإذا قيل لا نذر في معصية، فالمعنى أن النذر لا ينعقد، وإذا قيل لا نذر في معصية، فالمعنى أن النذر ينعقد، لكن لا يوفى، وقد وردت السنة بهذا وبهذا.

لكن: «لا نـذر» يحمـل على أن المـراد لا وفاء لنـذر؛ لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ فِي الحديث الصحيح: «ومـن نـذر أن يعصـي الله، فلا يعصه»(١).

وقوله: المسألة الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك، يقال فيه ما قيل في: لا نذر في معصية، والمعنى: لا وفاء لنذر فيما لا يملك ابن آدم، ويشتمل ما لا يملكه شرعًا، وما لا يملكه قدراً (٢).



<sup>((1/337).</sup> 

<sup>(7) (1/337).</sup> 





### اب من الشرك النذر لغير الله الله

و قول الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذُرِ ﴾ [سورة الإنسان: آية ٧].

وفي الصحيح عن عائشة رَضَوَالِللهُ عَنْهَا، أن رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَضَاللهُ عَلَيْهُ عَنْهَا، أن رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع

قوله: (وقول الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِ ﴾)، هذه الآية سيقت لمدح الأبرار، ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا لَمَد الأبرار، ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا لَمَد الإنسان: آية ٥].

ومدحهم بهذا يقتضي أن يكون عبادة؛ لأن الإنسان لا يمدح ولا يستحق دخول الجنة إلا بفعل شيء يكون عباده.

ولو أعقب المؤلف هذه الآية بقوله تعالى: ﴿وَلَيُوفُوا نَدُورَهُمْ ﴾ [الحج: آية ٢٩]، لكان أوضح، لأن قوله: ﴿وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴾ أمر، والأمر بوفائه يدل على أنه عبادة، لأن العبادة



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَةُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



ما أمر به شرعًا)<sup>(۱)</sup>.

قوله: (وفي الصحيح)، سبق الكلام على مثل هذا التعبير في: باب تفسير التوحيد<sup>(۲)</sup>.

\*\*\*

<sup>.(7 50 / 1) (1)</sup> 

<sup>(7) (1/</sup> ٧٤٢).





### اب من الشرك الاستعادة بغير الله

وقول الله تعالى: ﴿وَأَنَّهُۥكَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالِ مِّنَ ٱلْجِنِ اللهِ عَالَى مِنَ ٱلْجِنِ اللهِ فَرَادُوهُمْ رَهَقًا اللهِ [سورة الجن: آية ٦].

قوله: (من الشرك)، من: للتبعيض، وهذه الترجمة ليست على إطلاقها؛ لأنه إذا استعاذ بشخص مما يقدر عليه، فإنه جائز، كالاستعانة (١).

#### \*\*\*

<sup>.(10 (1/007).</sup> 





### اب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

وقوله: ﴿ فَا بَنْعُواْ عِندَ اللّهِ الرِّرْقَ ﴾ [سورة العنكبوت: آية ١٧]، روى الطبراني بإسناده: «أنه كان في زمن النبي صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَاتَم منافق يؤذي المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَاتَم من هذا المنافق؛ فقال النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَاتَم : (إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله).

قوله: (من الشرك) من: للتبعيض، فيدل على أن الشرك ليس مختصا بهذا الأمر.

والاستغاثة: طلب الغوث، وهو إزالة الشدة. وكلام المؤلف رَحْمَهُ الله ليستغاث وحَمَهُ الله ليست على إطلاقه، بل يقيد بما لا يقدر عليه المستغاث به، إما لكونه ميتا، أو غائبا، أو يكون الشيء مما لا يقدر على إزالته إلا الله تعالى، فلو استغاث بميت ليدافع عنه، أو بغائب أو بحي حاضر لينزل المطر فهذا كله من الشرك، ولو استغاث بحي حاضر فيما يقدر عليه كان جائزاً، قال الله تعالى: ﴿فَالسَّعَنْهُ ٱلَّذِى





### مِن شِيعَنِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ عَ ﴾ [سورة القصص: آية ١٥].

وإذا طلبت من أحد الغوث وهو قادر عليه، فإنه يجب عليك تصحيحًا لتوحيدك أن تعتقد أنه مجرد سبب، وأنه لا تأثير له بذاته في إزالة الشدة؛ لأنك ربما تعتمد عليه وتنسى خالق السبب، وهذا قادح في كمال التوحيد (١).

(وقوله: ﴿فَٱبْنَعُواْ عِندَاللّهِ الرِّرْقَ ﴾): لو أتى المؤلف بأول الآية: ﴿إِنَ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا ﴾ [سورة العنكبوت: آية ١٧] لكان أولى، فهم يعبدون هذه الأوثان من شجر العنكبوت: آية ١٧] لكان أولى، فهم يعبدون هذه الأوثان من شجر وحجر وغيرها، وهي لا تملك لهم رزقًا أبداً، لو دعوها إلى يوم القيامة ما أحضرت لهم ولا حبة بر، ولا دفعت عنهم أدنى مرض أو فقر، فإذا كانت لا تملك الرزق، فالذي يملكه هو الله، ولهذا قال: ﴿فَابُنْعُواْ عِندَاللّهِ الرِّرْقَ ﴾، أي: اطلبوا عند الله الرزق؛ لأنه سبحانه هو الذي لا ينقضي ما عنده، ﴿ مَاعِندَكُمُ يَنفُذُ وَمَاعِندَ الله بَاقِ ﴾ [سورة النحل: آية ٤٦] (٢).

<sup>(1) (1/ •</sup> ٢ 7).

<sup>(7) (1/777).</sup> 







قوله: (روى الطبراني بإسناده) «بإسناده» يشير إلى أن هذا الإسناد ليس على شرط الصحيح، أو المتفق عليه بين الناس، بل هو إسناده الخاص، وعليه فيجب أن يراجع هذا الإسناد، فليس كل إسناد محدّثٍ قد تمت فيه شروط القبول.

وذكر الهيثمي في (مجمع الزوائد): «إن رجاله رجال الصحيح، غير ابن لهيعة، وهو حسن الحديث، وابن لهيعة خلط في آخر عمره لاحتراق كتبه»، ولم يذكر المؤلف الصحابي، وفي الشرح: هو عبادة بن الصامت رَضَيَّلِتُهُ عَنْهُ (١).



.(۲۷٥/١) (١)





### باب قول الله تعالى:

## ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيَّا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا ﴾ [سورة الأعراف: آية ١٩١]

وفي الصحيح، عن أنس قال: شُع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوم أحد، وكُسرت رباعيته، فقال: «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم؟»، فنزلت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمِّرِ شَيَّءُ ﴾ [آل عمران: آية ١٢٨].

وفيه عن ابن عمر رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُا: «أنه سمع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر: «اللهم العن فلانا و فلانا» بعدما يقول: «سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد " فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ ".

كوفي رواية: «يدعو على صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، فنزلت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾».

فيه مسائل:

المسألة العاشرة: لعن المعين في القنوت.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



قوله: (وفي الصحيح) سبق الكلام على مثل هذا التعبير في: باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.

قوله: (المسألة العاشرة: لعن المعين في القنوت) هذا غريب! فإن أراد المؤلف رَحْمَدُالله أن هذا أمر وقع، ثم نهي عنه، فلا إشكال، وإن أراد أنه يستفاد من هذا جواز لعن المعين في القنوت أبداً، فهذا فيه نظر؛ لأن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم نهي عن ذلك (١).

#### \*\*\*

.(٣٠٣/١) (١)





#### باب قول الله تعالى:

# ﴿ حَتَّى إِذَا فُرْبِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ... ﴾ [سورة سبأ: آية ٢٣]

ك وفي الصحيح عن أبي هريرة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء؛ ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله، كأنه سلسلة على صفوان، ينفذهم ذلك، ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۗ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِبِيرُ اللَّهِ السَّاسِ [سورة سبأ: آية ٢٣] فيسمعها مسترق السمع، ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض» وصفه سفيان بكفه، فحرفها وبدد بين أصابعه، «فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مئة كذبة.

فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا؟ فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء».





#### فيه مسائل:

المسألة العشرون: إثبات الصفات خلافًا للأشعرية المعطلة.

قوله: (وفي الصحيح) سبق الكلام على مثل هذا التعبير في: باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.

وقوله: (المسألة العشرون: إثبات الصفات خلافاً للأشعرية المعطلة) الأشعرية: هم الذين ينتسبون إلى أبي الحسن الأشعري، وسُمّوا معطلة لأنهم يعطلون النصوص عن المعنى المراد بها، ويعطلون ما وصف الله به نفسه، والمراد تعطيل أكثر ذلك؛ فإنهم يعطلون أكثر الصفات ولا يعطلون جميعها، بخلاف المعتزلة؛ فالمعتزلة ينكرون الصفات ويؤمنون بالأسماء، هؤلاء عامتهم، وإلا فغلاتهم ينكرون حتى الأسماء.

وأما الأشاعرة فهم معطلة اعتبارا بالأكثر؛ لأنهم لا يثبتون من الصفات إلا سبعًا! وصفاته تعالى لا تُحصى، وإثباتهم لهذه السبع ليس كإثبات السلف؛ فمثلا: الكلام عند أهل السنة: أن الله يتكلم بمشيئته بصوت وحرف، والأشاعرة قالوا: الكلام لازم لذاته





كلزوم الحياة والعلم، ولا يتكلم بمشيئة، وهذا الذي يُسمع عبارة عن كلام الله وليس كلام الله، بل هو مخلوق؛ فحقيقة الأمر أنهم لم يثبتوا الكلام، ولهذا قال بعضهم: إنه لا فرق بيننا وبين المعتزلة في كلام الله؛ لأننا أجمعنا على أن ما بين دفتي المصحف مخلوق.

وحجتهم في إثبات الصفات السبع: أن العقل دل عليها، وشبهتهم في إنكار البقية: زعموا أن العقل لا يدل عليها.

### والرد عليهم بما يلي:

- أن كون العقل يدل على الصفات السبع لا يدل على
  انتفاء ما سواها؛ فإن انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء
  المدلول، فهب أن العقل لا يدل على بقية الصفات، لكن
  السمع دل عليها؛ فنثبتها بالدليل السمعى.
- ٢. أنها ثابتة بالدليل العقلي، بنظير ما أثبتم به هذه السبع؛ فمثلا: الإرادة ثابتة لله عندهم بدليل التخصيص، حيث إن الله جعل الشمس شمسًا، والقمر قمرا، والسماء سماء، والأرض أرضًا، وكونه يميز بين ذلك معناه: أنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يريد؛ إذ لو لا الإرادة لكانت الدنيا كلها سواء، فأثبتوها لأن العقل دل عليها.





فنقول لهم: الرحمة لا تمضي لحظة على الخلق إلا وهم في نعمة من الله؛ فهذه النعم العظيمة من الله تدل على رحمته لخلقه أدل من التخصيص على الإرادة.

والانتقام من العصاة يدل على بغضه لهم، وإثابة الطائعين ورفع درجاتهم في الدنيا والآخرة يدل على محبته لهم أدل على التخصيص من الإرادة، وعلى هذا فقس.

فالمؤلف رَحْمَهُ أُلِلَهُ لما كان الأشعرية لا يثبتون إلا سبع صفات – على خلاف في إثباتها مع أهل السنة – جعلهم معطلة على سبيل الإطلاق (١). الإطلاق، وإلا فالحقيقة أنهم ليسوا معطلة على سبيل الإطلاق (١).



<sup>(1) (1/</sup> ۲۲۳).





#### باب قول الله تعالى:

# ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ ﴾ [سورة القصص: آية ٥٦] الآية

وفي الصحيح عن ابن المسيب، عن أبيه؛ قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة؛ جاءه رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وعنده عبد الله بن أبي أمية، وأبو جهل، فقال له: «يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله» فقالا له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ؛ فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله.

فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لأستغفرن لك ما لم أنه عنك». فيه مسائل:

المسألة التاسعة: مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر.

قوله: (في الصحيح) سبق الكلام على مثل هذه العبارة في باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





وقوله: (المسألة التاسعة: مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر)؛ لأن أبا طالب اختار أن يكون على ملة عبد المطلب حين ذكروه بأسلافه، مع مخالفته لشريعة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وهذا ليس على إطلاقه؛ فتعظيمهم إن كانوا أهلاً لذلك فلا يضر، بل هو خير، فأسلافنا من صدر هذه الأمة لا شك أن تعظيمهم وإنزالهم منازلهم خير لا ضرر فيه.

وإن كان تعظيم الأكابر لما هم عليه من العلم والسن، فليس فيه مضرة، وإن كان تعظيمهم لما هم عليه من الباطل، فهو ضرر عظيم على دين المرء، فمثلاً: من يعظم أبا جهل لأنه سيد أهل الوادي، وكذلك عبد المطلب وغيره؛ فهو ضرر عليه، ولا يجوز أن يرى الإنسان في نفسه لهؤلاء أي قدر؛ لأنهم أعداء الله عَرَّبَلَ، وكذلك لا يعظم الرؤساء من الكفار في زمانه؛ فإن فيه مضرة؛ لأنه قد يورث ما يضاد الإسلام، فيجب أن يكون التعظيم حسب ما تقتضيه الأدلة من الكتاب والسنة (۱).



<sup>(1) (1/ 00%).</sup> 





# اب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم ﴾ هو الغلوفي الصالحين

وفي الصحيح عن ابن عباس رَضَالِللَهُ عَنْهُمَا فِي قَـول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَ عَالِهَ تَكُمُ وَلَا نَذَرُنَ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَيَعُوقَ وَيَعُونَ وَنَتَرًا ( ) ﴿ وَفَا لَا يَغُوثَ الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَالَى الله عَلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

قوله: (وفي الصحيح) أي: في صحيح البخاري، وهذا الأثر اختصره المصنف، وقد سبق الكلام على مثل هذه العبارة في: باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.

#### \*\*\*





# اب ما جاء في التغليظ الجهاء في التغليظ

#### فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده ؟ ١

في الصحيح عن عائشة، أن أم سلمة ذكرت لرسول الله مراً الله على الله عن المنه وما فيها من الصور، فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح؛ بنوا على قبره مسجدا، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله»

#### فیه مسائل:

المسألة الحادية عشرة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس الرد على الطائفين اللتين هما أشر أهل البدع، بل أخرجهم بعض أهل العلم من الثنتين والسبعين فرقة، وهم: الرافضة، والجهمية، وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.





قوله: (في الصحيح) أي: الصحيحين، وقد سبق الكلام على مثل هذه العبارة في: باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.

وقوله: (المسألة الحادية عشرة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس الرد على الطائفين اللتين هما أشر أهل البدع).

قوله: (أشر أهل البدع): يقال: أشر، ويقال: شر؛ بحذف الهمزة، وهو الأكثر استعمالاً. وإنما تكلم المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ عن حال الرافضة والجهمية وحكمهما قبل ذكر اسمهما؛ من أجل تهييج النفس على معرفتهما والاطلاع عليهما؛ لأن الإنسان إذا ذُكر له الحكم والوصف قبل ذكر الموصوف والمحكوم عليه؛ صارت نفسه تتطلع وتتشوق إلى هذا، فلو قال من أول الكلام: الرد على الرافضة والجهمية؛ فلا يكون للإنسان التشوق مثل ما لو تكلم عن حالهما وحكمهما أولاً، وحالهما: أنهما (أشر أهل البدع) وحكمهم: أن (بعض أهل العلم أخرجهم من الثنتين والسبعين فرقة).





والرافضة: اسم فاعل من رفض الشيء إذا استبعده، وسموا بذلك لأنهم رفضوا زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب حين سألوه: «ما تقول في أبي بكر وعمر؟ فأثنى عليهما، وقال: هما وزيرا جدي»؛ فرفضوه وتركوه، وكانوا في السابق معه، لكن لما قال الحق المخالف لأهوائهم نفروا منه – والعياذ بالله—فسموا رافضة.

وأصل مذهبهم من عبد الله بن سبأ، وهو يهودي تلبس بالإسلام، فأظهر التشيع لآل البيت والغلو فيهم ليشغل الناس عن دين الإسلام، ويفسده كما أفسد بولص دين النصارى عندما تلبس بالنصرانية.

وأول ما أظهر ابن سبأ بدعته في عهد علي بن أبي طالب، حتى إنه جاءه وقال: أنت الله حقا – والعياذ بالله –!

فأمر على بالأخاديد فحفرت، وأمر بالحطب فجمع، وبالنار فأوقدت، ثم أحرقهم بها؛ إلا أنه يقال: إن عبد الله بن سبأ هرب وذهب إلى مصر ونشر بدعته، فالله أعلم.





فالمهم أن علياً رَصَّالِلهُ عَنْهُ رأى أمراً لم يحتمله، حيث ادعوا فيه الألوهية! فأحرقهم بالنار إحراقا، ثم بدأت هذه الفرقة الخبيثة تتكاثر؛ لأن شعارها في الحقيقة النفاق الذي يسمونه التقيّة، ولهذا كانت هذه الفرقة أخطر ما يكون على الإسلام؛ لأنها تتظاهر بالإسلام والدعوة إليه، وتقيم شعائره الظاهرة - كتحريم الخمور وما أشبه ذلك - لكنها تناقضه في الباطن؛ فهم يرون أئمتهم آلهة تدير الكون، وأنهم أفضل من الأنبياء والملائكة والأولياء، وأنهم في مرتبة لا ينالها ملك مقرب ولا نبي مرسل!

وهو لاء كيف يصح أن تقبل منهم دعوى الإسلام! ولذلك يقول عنهم شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ الله في كثير من كتبه قولا إذا اطلع عليه الإنسان عرف حالهم: «إنهم أشد الناس ضررا على الإسلام، وإنهم هجروا المساجد وعمروا المشاهد»؛ فهم يقولون: لا نصلي جماعة إلا خلف إمام معصوم ولا معصوم الآن، وهم أول من بنى المشاهد على القبور كما قال الشيخ هنا، ورموا أفضل أتباع الرسول صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَامًة على الإطلاق – وهما





أبو بكر وعمر - بالنفاق، وأنهما ماتا على ذلك؛ كعبد الله بن أبي بن سلول وأشباهه - والعياذ بالله - فانظر بماذا تحكم على هؤلاء بعد معرفة معتقدهم ومنهجهم؟!

وأما الجهمية: فهم أتباع الجهم بن صفوان، وأول بدعته أنه أنكر صفات الله، وقال: إن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا، ولم يكلم موسى تكليما؛ فأنكر المحبة والكلام، ثم بدأت هذه البدعة تنتشر وتتسع، فاعتنقها طوائف غير الجهمية – كالمعتزلة ومتأخري الرافضة – لأن الرافضة كانوا بالأول مشبهة، ولهذا قال أهل العلم: أول من عرف بالتشبيه هشام بن الحكم الرافضي، ثم تحولوا من التشبيه إلى التعطيل، وصاروا ينكرون الصفات.

والجهم بن صفوان أخذ بدعته عن الجعد بن درهم، والجعد أخذ بدعته عن أبان بن سمعان، وأبان أخذها عن طالوت الذي أخذها عن لبيد بن الأعصم اليهودي الذي سحر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّر، فتكون بدعة التعطيل أصلها من اليهود، ثم إن الجهم بن صفوان نشأ في بلاد خراسان، وفيها كثير من الصابئة وعباد الكواكب





والفلاسفة، فأخذ منهم أيضا ما أخذ، فصارت هذه البدعة مركبة من اليهودية والصابئة والمشركين.

وانتشرت هذه البدعة في الأمة الإسلامية، وهؤلاء الجهمية معطلة في الصفات، ينكرون الصفات، ومنهم من أنكر الأسماء مع الصفات، وهذه الأسماء التي يضيفها الله سبحانه إلى نفسه جعلوها إضافات وليست حقيقة، أو أنها أسماء لبعض مخلوقاته؛ فالسميع عندهم بمعنى من خلق السمع في غيره! والبصير كذلك، وهكذا.

ومنهم من أنكر أن يكون الله متصفًا بالإثبات أو العدم، فقالوا: لا يجوز لا يجوز أن نثبت لله صفة أو ننفي عنه صفة! حتى قالوا: لا يجوز أن نقول عنه: إنه موجود ولا إنه معدوم؛ لأننا إن قلنا بأنه موجود شبهناه بالموجودات، وإن قلنا بأنه معدوم شبهناه بالمعدومات؛ فنقول: لا موجود ولا معدوم! فكابروا المعقول، وكذبوا المنقول، وهذا لا يمكن؛ لأن تقابل الوجود والعدم من تقابل النقيضين اللذين لا يمكن ارتفاعهما ولا اجتماعهما، بل لا بد أن يوجد أحدهما، فوصف الله بذلك تشبيه له بالممتنعات على قاعدتهم.





ومذهبهم في القضاء والقدر: الجبر، فيقولون: إن الإنسان مجبر على عمله؛ يعمل بدون اختياره، إن صلى فهو مجبر، وإن قتل فهو مجبر، وهكذا! فعطلوا بذلك حكمة الله؛ لأنه إذا كان كل عامل مجبرا على عمله لم يكن هناك حكمة في الثواب والعقاب، بل بمجرد المشيئة يعاقب هذا ويثيب هذا، وبذلك عطلوا عن الفاعلين أوصاف المدح والذم، فلا يمكن أن تمدح إنسانًا أو تذمه؛ لأن العاصي مجبر، والمطيع مجبر.

ويقال لهم: إنكم إذا قلتم ذلك أثبتم أن الله أظلم الظالمين؛ لأنه كيف يعاقب العاصي وهو مجبر على المعصية؟ ويثيب الطائع وهو مجبر على المعصية، وعاقب من وهو مجبر على طاعته؟ فيكون أعطى من لا يستحق، وعاقب من لا يستحق، وهذا ظلم.

فقالوا: هذا ليس بظلم؛ لأن الظلم تصرف المالك في غير ملكه، وهذا تصرف من المالك في ملكه يفعل به ما يشاء.

وأجيب: بأنه باطل؛ لأن المالك إذا كان متصفًا بصفات الكمال لن يُخلف وعده، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ





# ٱلصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلا يَخَافُ ظُلُمًا وَلا هَضَمًا ﴿ اللهِ السورة طه: آية ١١١]، فلو أخلف هذا الوعد؛ لكان نقصًا في حقه وظلمًا لخلقه؛ حيث وعدهم فأخلفهم.

ومذهبهم في أسماء الإيمان والدين الإرجاء: فيقولون: إن الإيمان مجرد اعتراف الإنسان بالخالق، على الوصف المعطل عن الصفات حسب طريقتهم، وأن الأقوال والأعمال لا مدخل لها في الإيمان، وأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص.

ومن هذه الأمور الثلاثة قالوا: إن أفسق وأعدل عباد الله في الإيمان سواء، بل قالوا: إن فرعون مؤمن كامل الإيمان، وجبريل مؤمن كامل الإيمان، لكن فرعون كفر؛ لأنه ادعى الربوبية لنفسه فقط، فصار بذلك كافرا.

قال ابن القيم عنهم:

والناس في الإيمان شيء واحد

كالمشط عند تماثل الأسنان





فمذهبهم من أخبث المذاهب - إن لم نقل: هو أخبثها - لكن أخبث منه: مذهب الرافضة، حتى قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُ الله وإن جميع البدع أصلها من الرافضة»؛ فهم أصل البلية في الإسلام، ولهذا قال المؤلف: (أخرجهم بعض أهل العلم من الثنتين والسبعين فرقة)، ولعل الصواب: من الثلاث والسبعين فرقة، أو أن الصواب: أخرجهم إلى الثنتين والسبعين، أي: أخرجهم من الثالثة التي كان عليها الرسول صَالَللَهُ عَلَيْهُوسَلَمُ وأصحابه؛ لأن المعروف أن هذه الأمة تفترق على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلى واحدة، وهي من كانت على ما كان عليه النبي صَالَللَهُ عَلَيْهُوسَلَمُ وأصحابه.

وصدق رَحْمَهُ الله في قوله عن هاتين الطائفتين الرافضة، والجهمية: (شر أهل البدع).

وقد قتل الجهم بن صفوان سلمة بن أحوز صاحب شرطة نصر بن سيار؛ لأنه أظهر هذا المذهب ونشره.

وقول المؤلف: (وبسبب الرافضة حدث الشك، وعبادة القبور، وهم أول من بني عليها المساجد)، ولهذا يجب الحذر







من بدعتهم وبدعة الجهمية وغيرها، ولا شك أن البدع دركات بعضها أسفل من بعض، فعلى المرء الحذر من البدع، وأن يكون متبعًا لمنهج السلف الصالح في هذا الباب وفي غيره (١).



(1) (1/713).





# اب ما جاء أن الغلوفي قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله

وعن ابن عباس رَضَيَّاتِهُ عَنْهُمَ قال: «لعن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ وَالْمَاتِ وَالْمَالِقِيْقِ لَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ فِي الْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ فَالْمِنْ وَالْمِنْ فِي مُنْ اللَّهُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ فِي مُنْ اللَّهُ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ فِي مُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقِيْلِقُولُ وَالْمُنْ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْ وَالْمُنْفُولُ وَاللَّالِمُ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنُ

#### فیه مسائل:

العاشرة: لعنه من أسرجها.

قوله: (العاشرة: لعنه من أسرجها) وذلك في قوله: «والمتخذين عليها المساجد والسرج».

وهنا مسألة مهمة لم تُذكر، وهي: أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً، كما في قبر اللات، وهذه من أهم المسائل، ولم يذكرها المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ، ولعله اكتفى بالترجمة عن هذه المسألة بما حصل للات، فإذا قيل بذلك فله وجه (۱).

<sup>(1) (1/573).</sup> 





# اب ما جاء في حماية المصطفى صَا لَسَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الشرك جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم:

«لا تجعلوا بيوتكم قبورًا، ولا تجعلوا قبري عيدًا، وصلوا
علي؛ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم» رواه أبو داود بإسناد
حسن، ورواته ثقات.

قوله: (وصلوا علي، فإن تسليمكم يبلغني حيث كنتم) اللفظ هكذا، وأشك في صحته؛ لأن قوله: (صلوا علي) يقتضي أن يقال: «فإن صلاتكم تبلغني»، إلا أن يقال: هذا من باب الطي والنشر.

والمعنى: صلوا علي وسلموا؛ فإن تسليمكم وصلاتكم تبلغني، وكأنه ذكر الفعلين والعلتين، لكن حذف من الأولى ما دلت عليه الثانية، ومن الثانية ما دلت عليه الأولى (1).

<sup>.((20./1) (1)</sup> 





قوله: (رواه أبو داود بإسناد حسن، ورواته ثقات) هذا التعبير من الناحية الاصطلاحية ظاهره أن بينهما اختلافاً، ولكننا نعرف أن الحسن: هو أن يكون الراوي خفيف الضبط، فمعناه أن فيه نوعاً من الثقة، فيجمع بين كلام المؤلف رَحَمُدُاللَّهُ وبين ما ذكره عن رواية أبي داود بإسناد حسن: أن المراد بالثقة ليس غاية الثقة؛ لأنه لو بلغ إلى حد الثقة الغاية لكان صحيحاً؛ لأن ثقة الراوي تعود على تحقيق الوصفين فيه، وهما: العدالة، والضبط، فإذا خف الضبط خفت الثقة، كما إذا خفت العدالة أيضاً تخف الثقة فيه.

فيجمع بينهما على أن المراد: مطلق الثقة، ولكنه لا شك فيما أرى أنه إذا أعقب قوله: (حسن) بقوله: «رواته ثقات» أنه أعلى مما لو اقتصر على لفظ: (حسن).

ومثل هذا ما يعبر به ابن حجر في (تقريب التهذيب) بقوله: «صدوق يهم»، وأحيانًا يقول: «صدوق»، وصدوق أقوى، فيكون توثيق الرجل الموصوف بصدوق أشد من توثيق الرجل الذي يوصف بأنه يهم.

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





لا يقول قائل: إن كلمة (يهم) لا تزيده ضعفًا؛ لأنه ما من إنسان إلا ويهم.

فنقول: هذا لا يصح؛ لأن قولهم: (يهم) لا يعنون به الوهم الذي لا يخلو منه أحد، ولولا أن هناك غلبة في أوهامه ما وصفوه بها(۱).

#### \*\*\*

.(( ( \ \ \ \ \ \ ) (1)





# اب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان المج

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَابِ
يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ ﴾ [سورة النساء: آية ٥١].

#### فیه مسائل:

المسألة الرابعة: وهي أهمها ما معنى الإيمان بالجبت والطاغوت؟ هل هو اعتقاد القلب أو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟

قوله: (المسألة الرابعة: وهي أهمها ما معنى الإيمان بالجبت والطاغوت؟ هل هو اعتقاد القلب أو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟) أما إيمان القلب واعتقاده؛ فهذا لا شك في دخوله في الآية.

وأما موافقة أصحابها في العمل مع بغضها ومعرفة بطلانها؛ فهذا يحتاج إلى تفصيل:







- \* فإن كان وافق أصحابها بناء على أنها صحيحة؛ فهذا كفر.
- \* وإن كان وافق أصحابها ولا يعتقد أنها صحيحة؛ فإنه لا يكفر، لكنه لا شك على خطر عظيم يخشى أن يؤدي به الحال إلى الكفر والعياذ بالله(١).



(1) (1/ 4/3).





# اب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان المج

عن أبي سعيد رَضَّالِللهُ عَنْهُ، أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قال:

«لتتبعن سنن من كان قبلكم، حذو القذة بالقذة، حتى لو

دخلوا جحر ضب لدخلتموه» قالوا: يا رسول الله! اليهود
والنصاري؟ قال: «فمن؟!» أخرجاه.

تنبيه: قوله: «حــذو القــذة بالقــذة» لــم أجــده في مظانـه في «الصحيحين»؛ فليحرر (١).



<sup>.(</sup>٤٧٠/١) (١)





# اب ما جاء في السحر المنظم

وفي (صحيح البخاري) عن بجالة بن عبدة، قال: «كتب عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة». قال: «فقتلنا ثلاث سواحر».

قوله: (وفي صحيح البخاري) ذكر في الشرح أعني (تيسير العزيز الحميد) أن هذا اللفظ ليس في (البخاري)، والذي في (البخاري؛ أنه: «أمر بأن يفرق بين كل ذي محرم من المجوس» رواه البخاري؛ لأنهم يجوزون نكاح المحارم والعياذ بالله فأمر عمر أن يفرق بين ذوي الرحم ورحمه، لكن ذكر الشارح صاحب (تيسير العزيز الحميد) أن القطيعي رواه في الجزء الثاني من (فوائده)، وفيه: «ثم اقتلوا كل كاهن وساحر»، وقال أي: الشارح: إسناده حسن. قال: وعلى هذا فعزو المصنف إلى البخاري يحتمل أنه أراد أصله لا لفظه. اهد (۱).

<sup>.(0 · \ / 1) (1)</sup> 





# اب بيان شيء من أنواع السحر المعر

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا عوف، عن حيان بن العلاء، حدثنا قطن بن قبيصة، عن أبيه؛ أنه سمع النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت». قال عوف: «العيافة: زجر الطير. والطرق: الخط يخط بالأرض. والجبت: قال الحسن: «رنة الشيطان» إسناده جيد. ولأبي داود والنسائي وابن حبان في (صحيحه) لهم المسند منه.

قوله: (إسناده جيد...) قال الشيخ: إسناده جيد، وعندي أنه أقل من الجيد في الواقع، إلا أن يكون هناك متابعات، وكان بعض العلماء يذهب إلى أن الحديث إذا صح متنه، وكان موافقًا للأصول؛ فإنه يتساهل في سنده، والعكس بالعكس، إذا كان مخالفًا للأصول؛ فإنه لا يبالي بالسند، وهذا مسلك جيد بالنسبة لأخذ الحكم من الحديث، لكن بالنسبة للحكم على السند بأنه

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





جيد بمجرد شهادة الأصول لهذا الحديث بالصحة؛ فهذا مشكل؛ لأنه يلزم أنه لو جاءنا هذا السند في حديث آخر حكمنا بأنه جيد! فالأولى أن يقال: إن السند فيه ضعف، ولكن المتن صحيح، فأنا أرى أن مثل هذا لا يحكم له بالجودة؛ إذ (جيد) أرقى من (حسن)، ثم الحكم بالحسن في مثل هذا السند في نفسي منه شيء؛ لأنه ينبغي لنا أن نتحرى في الحديث عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، إلا أن الذي يخفف الأمر هو صحة المتن، وأيهما أهم: السند أو المتن؟

الجواب: كلاهما مهمان، لكن المتن إذا كان صحيحا تشهد له الأصول قد تستغني عنه بما تشهد به الأصول، أما السند فلا بد منه، يقول ابن المبارك: «لولا السند لقال كل من شاء ما شاء»(١).



<sup>.(011/1) (1)</sup> 





# اب ما جاء في الكهان ونحوهم 🦂

روى مسلم في (صحيحه)، عن بعض أزواج النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «من أتى عرافا، مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «من أتى عرافا، فسأله عن شيء، فصدقه بما يقول؛ لم تقبل له صلاة أربعين يوما».

قوله: «فصدقه» ليس في (صحيح مسلم)، بل الذي في (مسلم): «فسأله؛ لم تقبل له صلاة أربعين ليلة»، وزيادتها في نقل المؤلف: إما لأن النسخة التي نقل منها بهذا اللفظ «فصدقه»، أو أن المؤلف عزاه إلى (مسلم) باعتبار أصله، فأخذ من (مسلم): «فسأله»، وأخذ من أحمد: «فصدقه»(۱).



<sup>(1) (1/000).</sup> 





# 🎉 باب ما جاء في الكهان ونحوهم

كوقال ابن عباس في قوم يكتبون (أبا جاد) وينظرون في النجوم: «ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق».

قوله: (خلاق)، أي: نصيب. ظاهر كلام ابن عباس أنه يرى كفرهم؛ لأن الذي ليس له نصيب عند الله هو الكافر، إذ لا يُنفى النصيب مطلقًا عن أحد من المؤمنين، وإن كان له ذنوب عُذّب بقدر ذنوبه، أو تجاوز الله عنها، ثم صار آخر أمره إلى نصيبه الذي يجده عند الله.

ولم يبين المؤلف رَحمَهُ الله حكم الكاهن والمنجم والرمّال من حيث العقوبة في الدنيا.

وذلك أننا إن حكمنا بكفرهم، فحكمهم في الدنيا أنهم يستتابون، فإن تابوا وإلا قتلوا كفاراً.

وإن حكمنا بعدم كفرهم إما لكون السحر لا يصل إلى الكفر، أو قلنا: إنهم لا يكفرون؛ لأن المسألة فيها خلاف فإنه يجب





قتلهم؛ لدفع مفسدتهم ومضرتهم، حتى وإن قلنا بعدم كفرهم؛ لأن أسباب القتل ليست مختصة بالكفر فقط، بل للقتل أسباب متعددة ومتنوعة، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَرَوُّا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللّهَ مَعددة ومتنوعة، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَرَوُّا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسَعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَو يُصَابِّوا أَو تُقطّع وَرَسُولَهُ, وَيَسَعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقتّلُوا أَو يُصَابِّوا أَو تُقطّع الله المؤلفة عَلَى الله المؤلفة عَلَى الناس أمور دينهم أو دنياهم؛ فإنه آية المناس أمور دينهم أو دنياهم؛ فإنه يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، ولا سيما إذا كانت هذه الأمور تصل إلى الإخراج من الإسلام.

### والنظر في النجوم ينقسم إلى أقسام:

الأول: أن يستدل بحركاتها وسيرها على الحوادث الأرضية، سواء كانت عامة أم خاصة؛ فهو شرك إن اعتقد أن هذه النجوم هي المدبِّرة للأمور، أو أن لها شركا؛ فهو كفر مخرج عن الملة، وإن اعتقد أنها سبب فقط؛ فكفره غير مخرج عن الملة، ولكن يسمى كفرا؛ لقول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ على إثر سماء كانت من الليل: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: قال: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، أما من قال: مطرنا بفضل الله





ورحمته؛ فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا؛ فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب».

وقد سبق لنا أن هذا الكفر ينقسم إلى قسمين بحسب اعتقاد قائله.

الثاني: أن يتعلم علم النجوم ليستدل بحركاتها وسيرها على الفصول وأوقات البذر والحصاد والغرس وما أشبهه؛ فهذا من الأمور المباحة؛ لأنه يستعان بذلك على أمور دنيوية.

القسم الثالث: أن يتعلمها لمعرفة أوقات الصلوات، وجهات القبلة، وما أشبه ذلك من الأمور المشروعة؛ فالتعلم هنا مشروع، وقد يكون فرض كفاية أو فرض عين (١).



<sup>.(0 (1/ 930).</sup> 





# اب ما جاء في التطير

وله من حديث الفضل بن عباس: «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك».

قوله: (ما أمضاك أو ردك) أما «ما ردك»؛ فلا شك أنه من الطيرة؛ لأن التطير يوجب الترك والتراجع، وأما (ما أمضاك) فلا يخلو من أمرين:

الأول: أن تكون من جنس التطير، وذلك بأن يستدل لنجاحه أو عدم نجاحه بالتطير، كما لو قال: سأزجر هذا الطير، فإذا ذهب إلى اليمين فمعنى ذلك اليُمن والبركة فيُقدِم؛ فهذا لا شك أنه تطير؛ لأن التفاؤل بمثل انطلاق الطير عن اليمين غير صحيح؛ لأنه لا وجه له، إذ الطير إذا طار فإنه يذهب إلى الذي يرى أنه وجهته، فإذا اعتمد عليه فقد اعتمد على سبب لم يجعله الله سببًا، وهو حركة الطير.





الثاني: أن يكون سبب المضي كلامًا سمعه أو شيئًا شاهده يدل على تيسير هذا الأمر له؛ فإن هذا فأل، وهو الذي يعجب النبي صَلَّلَكُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، لكن إن اعتمد عليه وكان سببًا لإقدامه؛ فهذا حكمه حكم الطيرة، وإن لم يعتمد عليه ولكنه فرح ونشط وازداد نشاطًا في طلبه؛ فهذا من الفأل المحمود.

والحديث في سنده مقال، لكن على تقدير صحته هذا حكمه (۱).



<sup>.(01./1) (1)</sup> 





# اب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء الهجه

ولهما من حديث ابن عباس معناه، وفيه: «قال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا؛ فأنزل الله هذه الآيات: ﴿فَكَ أُقْسِمُ مِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ وَلَقَسَمُ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَإِنَّهُ وَلَقَسَمُ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَإِنَّهُ وَلَقَرَءَانُ وَمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَ فَي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ وَ الله الله هذه الآيات فَي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ وَ الله الله عَلَمُ الله وَالله الله وَ الله وَا الله وَ الله وَاله وَ الله وَ الله وَالله وَا الله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا

قوله: (ولهما من حديث ابن عباس) الظاهر أنه سبق قلم، وإلا فالحديث في (مسلم) وليس في الصحيحين (١).

#### \*\*\*

<sup>.(1) (1/77).</sup> 





# اب قول الله تعالى:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: آية ١٦٥]

وَعَشِيرُتُكُمُ وَأَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُةُ تَخَشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ وَعَشِيرُتُكُمُ وَأَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرَةُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُونَهُ آ أَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرَةُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُونَهُ آ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَرْضُونَهُ آ أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَرْشُولُهُ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَرْشُولُهُ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَرْبُصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

عن أنس رَضَالِكُ عَنْهُ أن رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» أخرجاه.

#### فیه مسائل:

المسألة الثالثة: وجوب محبته صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ على النفس والأهل والمال.





قوله: (المسألة الثالثة: وجوب محبته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ على النفس والأهل والأهل والمال)، وفي نسخة: «وتقديمها على النفس والأهل والمال».

ولعل الصواب: وجوب تقديم محبته، كما هو مقتضى الحديث. وأيضاً قوله: (على النفس) يدل على أنها قد سقطت كلمة وأيضاً قوله: (على النفس) يدل على أنها قد سقطت كلمة (تقديم) أو (وتقديمها)، وتؤخذ من حديث أنس السابق ومن قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمُ وَأَبْنَآ وُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزُواَجُكُمُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُولُ الْقَرَفَ تُمُوهَا وَبَحِكَرَةٌ تَعْشَونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَ وَأَمُولُ الْقَارِبِ والأموال (١).

#### \*\*\*

(1) (1/17).





# اب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا ﴾

وفي الصحيح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلّاً للهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ:

«تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة،

تعس عبد الخميلة، إن أُعطي رضي، وإن لم يعط سخط

تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش، طوبي لعبد آخذ

بعنان فرسه في سبيل الله، أشعث رأسه، مغبرة قدماه، إن

كان في الحراسة كان في الحراسة، وإن كان في الساقة كان في

الساقة، إن استأذن لم يؤذن له، وإن شفع لم يشفّع».

قوله: (وفي الصحيح عن أبي هريرة) سبق الكلام على قول المؤلف: (وفي الصحيح) في باب التفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.







#### باب قول الله تعالى:

﴿ فَكُلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: آية ٢٢]

وعن عمر بن الخطاب رَضَوَالِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَصَالِلهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَعَالَ وَعَاللهُ وَسَلَمَ وَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ قَالَ: «من حلف بغير الله؛ فقد كفر أو أشرك» رواه الترمذي

قوله: (وعن عمر) صوابه: عن ابن عمر، نبّه عليه الشارح في (تيسير العزيز الحميد)(١).



<sup>(1) (7/717).</sup> 





# اب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله الله

عن ابن عمر، أن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال: «لا تحلفوا بآبائكم، من حلف بالله فليصدق، ومن حُلف له بالله فليصدق، ومن حُلف له بالله فليرض، ومن لم يرض فليس من الله» رواه ابن ماجه بسند حسن.

#### فيه مسائل:

- \* الأولى: النهى عن الحلف بالآباء.
- \* الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى.
  - \* الثالثة: وعيد من لم يرض.

قوله: (الأولى: النهي عن الحلف بالآباء)؛ لقوله: «لا تحلفوا بآبائكم» والنهي للتحريم.

(الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى)؛ لقوله: «ومن حلف له بالله؛ فليرض»، وسبق التفصيل في ذلك.





(الثالثة: وعيد من لم يرض)؛ لقوله: «ومن لم يرض؛ فليس من الله».

الرابعة - ولم يذكرها المؤلف -: أمر الحالف أن يَصْدُق؛ لأن الصدق واجب في غير اليمين؛ فكيف باليمين؟!

وقد سبق أن من حلف على يمين كاذبة أنه آثم، وقال بعض العلماء: إنها اليمين الغموس.

وأما بالنسبة للمحلوف له؛ فهل يلزمه أن يُصَدِّق أو لا؟ المسألة لا تخلو من أحوال خمس:

- \* الأولى: أن يعلم كذبه؛ فلا أحد يقول: إنه يلزم تصديقه.
  - \* الثانية: أن يترجح كذبه؛ فكذلك لا يلزم تصديقه.
    - \* الثالثة: أن يتساوى الأمران؛ فهذا يجب تصديقه.
      - \* الرابعة: أن يترجح صدقه؛ فيجب أن يصدّق.
      - \* الخامسة: أن يعلم صدقه؛ فيجب أن يصدقه.







وهذا في الأمور الحسية، أما الأمور الشرعية في باب التحاكم؛ فيجب أن يرضى باليمين ويلتزم بمقتضاها؛ لأن هذا من باب الرضا بالحكم الشرعي، وهو واجب<sup>(1)</sup>.



.(17 (7/ 777).





# اب من سب الدهر، فقد آذى الله الله

كُوقُول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا اللهُ يَا اللهُ الدُّنَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا اللهُ عَلَى اللهُ الدُّنَا اللهُ الدُّنَا اللهُ الل

وفي الصحيح عن أبي هريرة رَضَّوَاللَّهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ قَالَ: «قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم؛ يسب الدهر، وأنا الدهر؛ أقلب الليل والنهار».

وفي رواية: «لا تسبوا الدهر؛ فإن الله هو الدهر».

#### فیه مسائل:

المسألة الرابعة: أنه قد يكون سابًا ولو لم يقصده بقلبه.

قوله: (المسألة الرابعة: أنه قد يكون ساباً ولو لم يقصده بقلبه) تؤخذ من قوله: «يؤذيني ابن آدم؛ يسب الدهر» ولم يذكر قصداً ولو عبر الشيخ بقوله: أنه قد يكون مؤذياً لله وإن لم يقصده، لكان أوضح وأصح، لأن الله صرح بقول: «يسب الدهر» والفعل لا يضاف إلا لمن قصده.



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَةُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



وقد فات على الشيخ رَحْمُهُ الله بعض المسائل، منها: تفسير آية الجاثية، وقد سبق ذلك (١).

\*\*\*

.(7 (1/ 137).





# اب التسمي بقاضي القضاة ونحوه الجه

في الصحيح عن أبي هريرة رَضِّ اللهُ عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: «إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك، لا مالك إلا الله».

قوله: (في الصحيح) سبق الكلام على مثل هذه العبارة في (باب تفسير التوحيد)(١).

\*\*\*

<sup>.(1) (1/107).</sup> 





# اب احترام أسماء الله

عن أبي شريح؛ أنه كان يكنى: أبا الحكم، فقال له النبي صَلَّلَكُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «إن الله هو الحكم، وإليه الحكم»، فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم؛ فرضي كلا الفريقين. فقال: «ما أحسن هذا! فما لك من الولد؟» قلت: شريح، ومسلم، وعبد الله، قال: «فمن أكبرهم؟» قلت: شريح، وال: «فأنت أبو شريح» رواه أبو داود وغيره.

### فيه مسائل:

المسألة الأولى: احترام أسماء الله وصفاته، ولو لم يقصد معناه.

قوله: (المسألة الأولى: احترام أسماء الله وصفاته ولو لم يقصد معناه)، قوله: (ولو لم يقصد معناه) هذا في النفس منه شيء؛ لأنه إذا لم يقصد معناه فهو جائز، إلا إذا سمي بما لا يصح إلا الله، مثل: الله، الرحمن، رب العالمين، وما أشبهه، فهذه لا تطلق



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَةُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



إلا على الله مهما كان، وأما ما لا يختص بالله؛ فإنه يسمى به غير الله إذا لم يلاحظ معنى الصفة، بل كان المقصود مجرد العلمية فقط؛ لأنه لا يكون مطابقًا لاسم الله، ولذلك كان في الصحابة من اسمه (الحكم) (۱)، ولم يغيره النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ؛ لأنه لم يقصد إلا العلمية، وفي الصحابة من اسمه (حكيم) (۲) وأقره النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ، فالذي يحترم من أسمائه تعالى: ما يختص به، أو ما يقصد به ملاحظة الصفة (۳).



<sup>(</sup>١) [انظر:(الإصابة) لابن حجر (١/ ٣٤٢)]

<sup>(</sup>٢) [انظر (الإصابة) لابن حجر (١/ ٣٤٩)]

<sup>(7) (7/777).</sup> 





# اب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول المجه

هذه الترجمة فيها شيء من الغموض، والظاهر أن المراد: من هزل بشيء فيه ذكر الله، مثل الأحكام الشرعية، أو هزل بالقرآن أو هزل بالرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فيكون معطوفاً على قوله: (بشيء)، والمراد بالرسول هنا: اسم الجنس؛ فيشمل جميع الرسل، وليس المراد محمدا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم؛ ف (أل) للجنس وليست للعهد(١).

#### \*\*\*

<sup>(1) (1/</sup> ٧٢٢).





# اب لا يقال: السلام على الله الله

في الصحيح عن ابن مسعود رَضَائِلَهُ عَنْهُ قال: «كنا إذا كنا مع النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصلاة، قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على فلان وفلان؛ فقال النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا تقولوا: السلام على الله؛ فإن الله هو السلام».

قوله: (في الصحيح) هذا أعم من أن يكون ثابتاً في (الصحيحين)، أو أحدهما، أو غيرهما، وانظر: (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله) (۱)، وهذا الحديث المذكور في (الصحيحين) (۲).



<sup>(10</sup>V/1)(1)

<sup>(7) (7/777).</sup> 





# اب قول: اللهم اغفر لي إن شئت اللهم اغفر الي إن شئت اللهم

في الصحيح عن أبي هريرة رَضِّ اللهُ عَنْهُ، أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة؛ فإن الله لا مكره له».

قوله: (في الصحيح) سبق الكلام على مثل هذه العبارة في كلام المؤلف، والمراد هنا: الحديث الصحيح؛ لأن الحديث في «الصحيحين» كليهما (١).



<sup>.(</sup>٣٣ • /٢) (1)





# اب لا يقول: عبدي وأمتى

في الصحيح عن أبي هريرة رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ، أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ قَالَ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

قوله: (في الصحيح) سبق التنبيه: على مثل هذه العبارة في كلام المؤلف، وهذا الحديث في (الصحيحين)، فيكون المراد بقوله: (في الصحيح)، أي: في الحديث الصحيح، ولعله أراد (صحيح البخاري)؛ لأن هذا لفظه، أما لفظ مسلم، فيختلف عنه (۱).



.(٣٣٨/٢) (1)





## اب لا يرد من سأل بالله الله

ك قوله: (من سَأَل بالله): أي: من سأَل غيره بالله.

والسؤال بالله ينقسم إلى قسمين:

أحدهما: السؤال بالله بالصيغة، مثل أن يقول: «أسألك بالله» كما تقدم في حديث الثلاثة؛ حيث قال الملك: «أسألك بالذي أعطاك الجلد الحسن واللون الحسن بعيرا»

الثاني: السؤال بشرع الله عَرَّهَ عَنَّهَ عَنَ يسأل سؤالا يبيحه الشرع؛ كسؤال الفقير من الصدقة، والسؤال عن مسألة من العلم، وما شابه ذلك.

وحكم رد من سأل بالله الكراهة أو التحريم حسب حال المسئول والسائل، وهنا عدة مسائل:

المسألة الأولى: هل يجوز للإنسان أن يسأل بالله أو لا؟ وهذه المسألة لم يتطرق إليها المؤلف رَحْمَهُ ٱللهُ؛ فنقول:





أولاً: السؤال من حيث هو مكروه، ولا ينبغي للإنسان أن يسأل أحدًا شيئًا إلا إذا دعت الحاجة إلى ذلك، ولهذا كان مما بايع النبيُّ صَلَّلَهُ عَلَيْ وَصَلَّمُ أصحابَه: أن لا يسألوا الناس شيئًا، حتى إن عصا أحدهم ليسقط منه وهو على راحلته، فلا يقول لأحد: ناولنيه، بل ينزل ويأخذه، والمعنى يقتضيه؛ لأنك إذا أعززت نفسك ولم تذلها لسؤال الناس بقيت محترمًا عند الناس، وصار لك منعة من أن تذل وجهك لأحد؛ لأن من أذل وجهه لأحد فإنه ربما يحتاجه ذلك الأحد لأمر يكره أن يعطيه إياه، ولكنه إذا سأله اضطر إلى أن يجيبه.

ولهذا روي عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أنه قال: «ازهد فيما عند الناس يحبك الناس» فالسؤال أصلا مكروه أو محرم، إلا لحاجة أو ضرورة، فسؤال المال محرم، فلا يجوز أن يسأل من أحد مالا إلا إذا دعت الضرورة إلى ذلك، وقال الفقهاء رَحَهُ مُراللهُ في باب النزكاة: «إن من أبيح له أخذ شيء أبيح له سؤاله»، ولكن فيما قالوه نظر؛ فإن الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حذّر من السؤال، وقال: «إن الإنسان لا يزال يسأل الناس حتى يأتي يوم القيامة وما في وجهه مزعة لحم»، وهذا يدل على التحريم إلا للضرورة.

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





وأما سؤال المعونة بالجاه أو المعونة بالبدن؛ فهذه مكروهة، إلا إذا دعت الحاجة إلى ذلك.

وأما إجابة السائل؛ فهو موضوع بابنا هذا، ولا يخلو السائل من أحد أمرين:

- \* الأول: أن يسأل سؤالا مجردا؛ كأن يقول مثلا: يا فلان! أعطني كذا وكذا، فإن كان مما أباحه الشارع له فإنك تعطيه؛ كالفقير يسأل شيئًا من الزكاة.
- \* الثاني: أن يسأل بالله؛ فهذا تجيبه وإن لم يكن مستحقا؛ لأنه سأل بعظيم، فإجابته من تعظيم هذا العظيم، لكن لو سأل إثمًا، أو كان في إجابته ضرر على المسئول؛ فإنه لا يجاب.

مثال الأول: أن يسألك بالله نقودا؛ ليشتري بها محرمًا كالخمر.

ومثال الثاني: أن يسألك بالله أن تخبره عما في سرك، وما تفعله مع أهلك؛ فهذا لا يجاب؛ لأن في الأول إعانة على الإثم، وإجابته في الثاني ضرر على المسئول(١١).



<sup>.( ( ( ) ( ) ( ) ( )</sup> 





# اب ما جاء في اله (لو)

وفي (الصحيح) عن أبي هريرة رَضَالِللَهُ عَنهُ، أن رسول الله مَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم قال: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله، ولا تعجزن، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل؛ فإن (لو) تفتح عمل الشيطان».

قوله: (في اللو) هنا دخلت (أل) على (لو) وهي لا تدخل إلا على الأسماء قال ابن مالك:

بالجر والتنوين والندا وأل

ومسند للاسم تمييز حصل

لأن المقصود بها اللفظ؛ أي: باب ما جاء في هذا اللفظ، والمؤلف رَحْمَهُ الله جعل الترجمة مفتوحة ولم يجزم بشيء؛ لأن (لو) تستعمل على عدة أوجه:..(١).

<sup>(1) (7/157).</sup> 







قوله: (وفي الصحيح) أي: (صحيح مسلم)، وانظر ما سبق في: (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله)<sup>(۱)</sup>، والمؤلف رَحمَهُ ٱللهُ حذف منه جملة، وأتى بما هو مناسب للباب، والمحذوف قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير»<sup>(۲)</sup>.

#### \*\*\*

<sup>(10</sup>V/1)(1)

<sup>(7) (7/057).</sup> 





# 

وقال ابن عمر: «والذي نفس ابن عمر بيده؛ لو كان لأحدهم مثل أُحد ذهبًا، ثم أنفقه في سبيل الله، ما قبله الله منه، حتى يؤمن بالقدر» ثم استدل بقول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره» رواه مسلم.

وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: «يا بني! إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، سمعت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْوَلَكُ لَمْ يكن ليصيبك، سمعت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْ الله القلم، قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة»، يا بني! سمعت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «من مات على غير هذا فليس مني»،

كوفي رواية لأحمد: «إن أول ما خلق الله تعالى القلم، فقال له: اكتب؛ فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة».





وفي رواية لابن وهب: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار».

#### فيه مسائل:

- \* الأولى: بيان فرض الإيمان بالقدر.
  - \* الثانية: بيان كيفية الإيمان.

قوله: (الثانية: بيان كيفية الإيمان) أي: بالقدر، وهو: أن تؤمن بأن (ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك).

ولم يتكلم المؤلف عن مراتب القدر، لأنه لم يذكرها، ونحن ذكرناها، وأنها أربع مراتب، جمعت اختصاراً في بيت واحد، وهو قوله:

علم كتابة مولانا مشيئته

وخلقه وهو إيجاد وتكوين

والإيمان بهذه المراتب داخل في كيفية الإيمان بالقدر(١).

<sup>(1) (7/ . 73).</sup> 





# اب ما جاء في المصورين الحجم المحمودين المحمد المحمد

ولهما عن ابن عباس: سمعت رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ يقول: «كل مصور في النار، يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم».

قوله: (ولهما) أي: للبخاري ومسلم.

قوله: «كل مصور في النار»: «كل»: من أعظم ألفاظ العموم، وأصلها من الإكليل، وهو ما يحيط بالشيء، ومنه الكلالة في الميراث: للحواشي التي تحيط بالإنسان، فيشمل من صور الإنسان أو الحيوان أو الأشجار أو البحار، لكن قوله: «يجعل له بكل صورة صورها نفسًا» يدل على أن المراد صورة ذوات النفوس؛ أي: ما فيه روح.

قوله: «يُجعل له بكل صورة صورها نفس» الحديث في (مسلم) وليس في (الصحيحين)، لكنه بلفظ «يجعل» بالبناء للفاعل، وعلى هذا تكون «نفسًا» بالنصب، وتمامه: «فتعذبه في جهنم» (١).

<sup>(1) (</sup>٢/ ٥٤٤).





# اب ما جاء في كثرة الحلف المنه

وفي (الصحيح) عن عمران بن حصين رَضَالِلهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «خير أمتي قرني، ثم الذين يلونهم» قال عمران: «فلا أدري أذكر يلونهم، ثم الذين يلونهم» قال عمران: «فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثا! «ثم إن بعدكم قوم يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن».

وفيه عن ابن مسعود، أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادته».

#### فيه مسائل:

المسألة السادسة: ثناؤه صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على القرون الثلاثة أو الأربعة، وذكر ما يحدث بعدهم.

#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَةُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم





قوله: (وفي الصحيح) أي: (الصحيحين)، وانظر كلامنا في: (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله).

وقوله: (وفيه عن ابن مسعود) أي: في (الصحيح)، وقد سبق الكلام على مثل هذه العبارة من المؤلف رَحْمَدُ ٱللَّهُ. انظر: (باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله).

وقوله: (المسألة السادسة: ثناؤه صَالَّاللَّهُ عَلَى القرون الثلاثة أو الأربعة وذكر ما يحدث بعدهم)، قوله: (وذكر ما يحدث) لو جعلت هذه المسألة مستقلة لكان أبين وأوضح؛ لأن الإخبار عن شيء مستقبل ووقوعه كما أخبر؛ دليل على رسالته صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ (۱).



<sup>.(</sup>٤٧٣/٢) (1)





# 🎉 باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

كان رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ إِذَا أُمَّر أُميرًا ( الله صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ إذا أُمّر على جيش أو سرية؛ أوصاه بتقوى الله، وبمن معه من المسلمين خيرا، فقال: «اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله اغزوا، ولا تغلوا، ولا تغدروا، ولا تمثّلوا، ولا تقتلوا وليدا، وإذا لقيت عدوك من المشركين؛ فادعهم إلى ثلاث خصال أو: خلال فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم، وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها؛ فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا؛ فاسألهم الجزية، فإن هم أجابوك؛ فاقبل منهم وكف عنهم، فإن هم أبوا؛ فاستعن بالله وقاتلهم.





وإذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك؛ فإنكم أن تخفروا ذمة الله ذممكم وذمة أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه، وإذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله؛ فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكم الله فيهم حكم الله أم على حكم الله أم مسلم.

#### فيه مسائل:

الأولى: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين.

قوله: (الأولى: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين) لو قال: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وبين ذمة المسلمين لكان أوضح؛ لأنك عندما تقرأ كلامه تظن أن الفروق بين الثلاثة كلها، فإن ذمة الله وذمة نبيه واحدة، وإنما الفرق بينهما وبين ذمة المسلمين.





والفرق: أن جعل ذمة الله وذمة نبيه للمحاصرين محرمة، وجعل ذمة المحاصرين بكسر الصاد ذمة جائزة (١).



(1) (1/383)





#### باب ما جاء في قول الله تعالى:

# ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عَوَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُكُو يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ ﴾ [سورة الزمر: آية ٢٧]

عن ابن مسعود رَضَائِلَهُ عَنهُ قال: «جاء حبر من الأحبار إلى رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: يا محمد! إنا نجد أن الله يجعل السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع، وسائر الخلق على إصبع، فيقول: أنا الملك»؛ فضحك النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حتى بدت نواجذه؛ تصديقا لقول الحبر، ثم قرأ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ فَدُرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ، يَوْمَ الْفِيكَ مَةِ ﴾ [الزمر: آية ٢٧]».

وروي عن ابن عباس، قال: «ما السماوات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم»، وقال ابن جرير: حدثني يونس، أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: حدثني أبي، قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْدُوسَلَّمَ: «ما السماوات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس».





#### فيه مسائل:

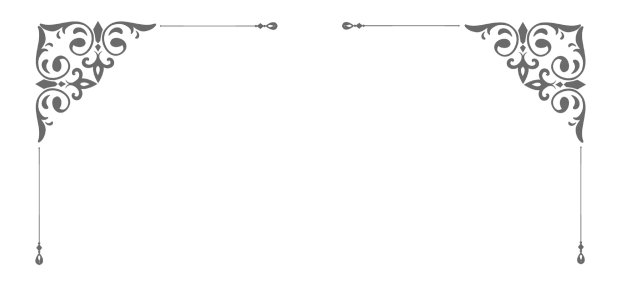
المسالة الثالثة: أن الحبر لما ذكر للنبي صدّقه، ونزل القرآن بتقرير ذلك.

المسألة الثامنة: قوله: "كخردلة في كف أحدهم".

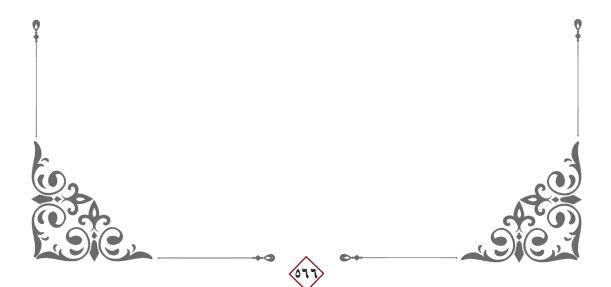
قوله: (المسألة الثالثة: أن الحبر لما ذكر للنبي صدّقه، ونزل القرآن» أنه القرآن بتقرير ذلك). ظاهر كلام المؤلف بقوله: «ونزل القرآن» أنه بعد كلام الحبر، وليس كذلك، لأنه في حديث ابن مسعود قال: ثم قرأ قوله: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدَرِهِ عِ ﴾، وهذا يدل على أن الآية نزلت من قبل، لكن مراد المؤلف أن القرآن قد نزل بتقرير ذلك.

قوله: (المسألة الثامنة: «كخردلة في كف أحدكم» يعني بذلك قوله في الحديث: «ما السماوات السبع، والأرضون السبع في كف الرحمن، إلا كخردلة في كف أحدكم»، هكذا قال المؤلف رَحمَدُ الله كف أحدكم، وقد ساق الأثر بقوله: (كخردلة في يد أحدكم)، وانظر (ص ٣٧٦) وكلامنا على الأثر هناك (١).

<sup>(0 (1) (1)</sup> 



# تنبيهات على العقيدة السفارينية







## المقدمة المجهود المجهود المحادثة المحاد

قال الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين رَحْمَهُ اللهُ: فهذه المنظومة بيَّن فيها المؤلف رَحْمَهُ اللهُ عقيدة السلف رَحْمَهُ اللهُ وإن كان في بعضها شيء من المخالفات التي يأتي التنبيه: عليها إن شاء الله. (١)

## ٣٤ مَهُ اللَّهُ:

## الحمد لله القديم الباقي مقدّر الآجال والأرزاق

قوله: (القديم) هذا الاسم بهذا اللفظ لم يرد لا في الكتاب ولا في السنة. فلو قال المؤلف رَحْمَهُ الله بدل القديم: الحمد لله العليم أو العظيم أو الكريم أو ما أشبه ذلك من الأسماء التي أثبتها الله لنفسه لكان أولى.

والأفضل من القديم: «الأول»، وذلك للأسباب الآتية:

\* الأول: لأن الله تسمى به، وهو أعلم بأسمائه.

<sup>(</sup>۱) انظر ص: ۱۷ – ۳۲ – ۷٤۸





- \* الثاني: أنه يدل على أن الله قبل كل شيء، وأنه أزلي.
- \* الثالث: أن الأول قد يكون له معنى آخر غير السبق في الزمن، وهو المآل.

وقوله: (الباقي).. فكأن المؤلف رَحْمَهُ الله أتى بـ «القديم» بإزاء «الأول»، وأتى بـ «الباقي» بإزاء «الآخر»، ولكن في هذا نظر؛ فلم يرد من أسماء الله عَنَّهَ جَلَّ أنه «الباقي».

فالصواب أن يُجعل بدل هذين الاسمين: «الأول» و «الآخر» كما ثبت ذلك في القرآن والسنة.

#### المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ: ٨٣ – قال المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ:

## حي عليم قادر موجود قامت به الأشياء والوجود

قوله: (موجود) كلمة موجود في الحقيقة أنها مقحمة إقحاما لا وجه له؛ لأنه يغني عنها قوله: (حي)، لأن الحي موجود غير معدوم.

لكن يعتذر عن المؤلف رَحْمَهُ الله أنه أتى بها من باب الخبر لا من باب الخبر لا من باب التسمية.





#### ٧٣ – قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

## لأنه يسهل للحفظ كما يروق للسمع ويشفي من ظمأ

أما قوله: (ويشفي من ظمأ) فكون هذا خاصًا بالشعر فيه نظر؛ لأن الشفاء من الظمأ يكون في الشعر ويكون في النثر، بل قد يكون في النثر أكثر.

#### المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ: 🔾 ٧٨ – قال المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ:

#### حبر الملا فرد العلا الرباني

## رب الحجى ما حي الدجى الشيباني

ولا شك أن هذه الأوصاف التي تدل على الإطلاق، لاشك أن المؤلف رَحِمَهُ اللهُ لا يريد بها الإطلاق؛ لأن مثل هذه الأوصاف على الإطلاق لا تنطبق إلا على الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، لكنها أوصاف نسية.

وكان من الأولى والأفضل أن تكون الألفاظ مطابقة للواقع، بحيث لا يحصل فيها غلو وتوجيه مثل هذا الكلام المطلق أن يقال: إنه حبر الملا في وقته، فرد العلا في وقته، وأما أن نقول على سبيل العموم فهذا غير مراد المؤلف.





#### المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ: ١٠٠ و ١٠٠ قال المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ:

## فأثبتوا النصوص بالتنزيه من غير تعطيل ولا تشبيه

قوله: (ولا تشبيه) ومراد المؤلف رَحَمَهُ الله بالتشبيه: التمثيل، ولهذا لو عبر بدلاً عن قوله: (ولا تشبيه) بقوله: (ولا تمثيل» لكان أولى من وجوه ثلاثة:

- \* الأول: أن نفي التمثيل هو الذي ورد به النص، بخلاف لفظ نفي التشبيه، فإنه لا في القرآن ولا في السنة.
- الثاني: (من غير تشبيه) فيه إجمال؛ فإن أراد من غير مشاركة في أي نوع من المشاركة فهذا خطأ، وإن أراد من غير مشابهة
   يعني من غير مساواة في كل شيء فهذا صحيح، لكن يغنى عنه لفظ نفى التمثيل، وهذا أوضح منه.
- الثالث: أن نفي التشبيه صار يطلق على نفي الصفات مطلقاً
   عند من يرى أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه.





#### المؤلف رَحَمُ وُاللَّهُ: اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ:

## فعقدنا الإثبات يا خليلي من غير تعطيل ولاتمثيل

قوله: (فعقدنا الإثبات) ولا شك أن في العبارة قصوراً؛ لأن (عقدنا): الإثبات فيما أثبته الله لنفسه، والنفي فيما نفاه الله عن نفسه، والتوقف فيما لم يرد إثباته ولا نفيه ما لم يتضمن نقصاً، فإن تضمن نقصاً محضاً فهو ينفى عن الله عَرَّهَ عَلَ.

إذاً قول المؤلف رَحْمَهُ اللهُ: (فعقدنا الإثبات) فيه قصور؛ لأن الواقع أن عقدنا إثبات ونفى وتوقف.

#### المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ: ٥٠٠ و ١٠٠ قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

بأنه واجد لا نظير له ولا شبه ولا وزير قوله: (ولا شبه) سبق أن الأولى أن يعبر بقوله: (لا مثل) للوجوه الثلاثة السابقة.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

#### صفاته كذاته قديمة أسماؤه ثابتة عظيمة

وصفات الله الذاتية والخبرية كلها قديمة، أم صفاته الفعلية فهي قديمة الجنس، حادثة النوع والآحاد، لذلك فإطلاق الوصف على صفات الله بأنها قديمة ليس بصحيح.

#### المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ:

## بقدرة تعلقت بممكن كنذا إرادة فع واستبن

فعبارة المؤلف رَحْمَهُ اللهُ: (تعلقت بممكن) تحتاج إلى بيان، فإن ظاهر كلامه أن القدرة لا تتعلق بالمستحيل، ونحن نقول: لا بد في ذلك من التفصيل، فالمستحيل لذاته لا تتعلق به القدرة؛ لأنه ليس موجوداً. أما المستحيل لغيره فهذا تتعلق به القدرة.

#### المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ: - حال المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ:

وأن ما جاء مع جبريل من محكم القرآن والتنزيل وأن ما جاء مع جبريل (وإن ماجاء مع جبريل) هو من عندالله، كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِنَا رُبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: آية ١٩٢] الآية.





#### المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحمَهُ ٱللَّهُ:

## كلامه سبحانه قديم أعيا الورى بالنص يا عليم

وعلى هذا لو أن المؤلف - عفا الله عنه - قال: «عظيم» بدل قوله: (قديم) فقال: «كلامه سبحانه عظيم» وذلك كما وصفه الله به حيث قال: ﴿ وَلَقَدُ ءَائِينَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ الله عليمَ عَلَى الله تعالى حيث قال: ﴿ وَلَقَدُ ءَائِينَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ الله تعالى حيث قال: [الحجر: آية ٧٧]، أو قال: كريم، كما وصفه الله تعالى حيث قال: ﴿ إِنَّهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الله الله الخطأ، وأما كلمة قديم فهي كلمة محدثة غير صحيحة بالنسبة للقرآن.

## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

## وليس ربنا بجوهر ولا عرض ولاجسم تعالى ذوالعلا

فالمؤلف رَحمَهُ الله يرى أن من عقيدة أهل السنة والجماعة أنهم يقولون: إن الله ليس بجوهر ولا عرض ولا جسم، ولا شك أن هذا النفي ليس بصحيح، ولم يقل أهل السنة بذلك، وليس هذا مذهبهم؛ لأنهم لا يجزمون بنفي شيء أو إثباته إلا بدليل، وهذا ليس فيه دليل، لا إثباتا ولا نفيا، فالواجب علينا أن نتوقف؛ فلا ننفي أن الله جسم ولا نثبته، ولا أن الله عَرَضَ ولا نثبته، ولا أن





الله جوهر ولا نثبته، بل نسكت ونستفصل في المعنى، فنقول لمن نفى أن يكون الله جسماً: إن أردت بالجسم ما كان حادثاً مركباً من أجزاء وأعضاء فنحن معك في نفيك؛ فالله ليس بحادث، ولا مركب من أعضاء وأجزاء بحيث يجوز أن يفقد شيا منها، لكن لا نفي الجسم، بل نقول: إن الله منزه عَرَّكِكَ عن أن يكون له أبعاض كأبعاض المخلوقين، بحيث يكون جسماً مركباً منها، ويفقد بعضها مع بقاء الأصل! وما أشبه ذلك.

وإن أردت بالجسم الذات الموصوفة بالصفات اللائقة بها؛ فهذا حق نثبته، ولا يجوز لنا أن ننفيه، لكن مع ذلك لا نقول: إن الله جسم، حتى إن أردنا هذا المعنى؛ لأن لفظ الجسم لم يرد في القرآن ولا في السنة.

#### ٢٢٦ و٢٢٦ و٢٣٦ – قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

سبحانه قد استوى كما ورد من غير كيف قد تعالى أن يحد

قوله: (سبحانه) أي تنزيها له عن أن يكون جسماً أو جوهراً أو عرَضاً، وهـذا التنزيه ينبغي التنزه منه لا الاتصاف به؛ لأنه كما سبق: لا يجوز لنا أن نثبت ولا أن ننفي، ونفينا ذلك عن الله وادعاء





أن ذلك تنزيه خطأ.

وقوله: (من غير كيف) أي من غير تكييف، وليس المراد من غير كيف، وليس المراد من غير كيفية. وعلى هذا يجب أن نصرف كلام المؤلف رَحْمَهُ الله إن كان ظاهره خلاف ذلك إلى هذا المعنى، ونقول: من غير كيف؛ أي من غير تكييف.

وقول المؤلف رَحْمَهُ الله في (أن يحد) كلمة (الحد) من الألفاظ التي لم ترد في الكتاب ولا في السنة، فليس في الكتاب أن الله يحد، ولا أنه لا يحد، ولا في السنة. وإذا كان كذلك فالواجب السكوت عن ذلك؛ فلا يقال: إنه يحد، ولا إنه لا يحد.

#### المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ: حَمَهُ اللَّهُ:

#### فلا يحيط علمنا بذاته كذاك لا ينفك عن صفاته

قوله: (كذاك لا ينفك عن صفاته) فيه شيء من الإجمال يحتاج إلى تفصيل؛ وذلك أن صفات الله عَرَّكَ تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: قسم لازم لذاته لا ينفك عنه أبداً: مثل العلم والقدرة والحكمة وغيرها، كذلك أيضاً لا ينفك عن الصفات الخبرية مثل اليد وغيرها.





#### المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

ليس لازماً لذاته.

## فسائر الصفات والأفعال قديمة لله ذي الجلال

قوله: (فسائر الصفات والأفعال قديمة لله) في إطلاقه نظر ظاهر؛ وذلك أن صفات الله عَرَّهَ كَلَ تنقسم إلى ثلاثة أقسام: خبرية، وذاتية، وفعلية.

أما الفعلية فنص عليه المؤلف رَحْمَهُ الله بقوله: (الأفعال)، فيبقى قوله: (الصفات) شاملاً للخبرية والذاتية، ونحن نوافقه على أن الصفات الذاتية والصفات الخبرية قديمة لله، قديمة: يعني أزلية لم تزل موجودة، وهي كذلك أبدية لا تزال موجودة.

فالصفات الخبرية مثل: الوجه، والعين، واليد، والقدم، هذه صفات أزلية قديمة، وهي أيضًا أبدية.





والصفات الذاتية مثل: العلم، والقدرة، والعزة، وغيرها، فهذه أيضًا قديمة لله عَنْ عَلَيْ أزلية أبدية.

أما الصفات الفعلية التي أشار إليها المؤلف رَحَمُهُ اللهُ في قوله: (والأفعال) فلا يطلق عليها أنها قديمة على سبيل الإجمال، ولا أنها حادثة، بل في ذلك تفصيل: فباعتبار الجنس هي قديمة، وباعتبار النوع والآحاد فليست قديمة.

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

### (الباب الثاني: في الأفعال المخلوقة).

والأولى أن يقول: (الباب الثاني: في الأشياء المخلوقة)؛ وذلك لأن قوله: (في الأفعال المخلوقة) توهم بأن المراد بالأفعال أفعال الله! وأفعال الله ليست مخلوقة، وإنما المخلوق هو المفعول، وأما الفعل فهو صفة لله، وصفات الله ليست مخلوقة.

ثم أيضًا لو قال: (في الأشياء المخلوقة) لشمل ذلك الأعيان والأفعال والأوصاف، بخلاف ما لو قال: (في الأفعال المخلوقة)؛ فإن ذلك يختص بالأفعال فحسب.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

# مخلوقة لربنا من العدم وضل من أثنى عليها بالقدم

وقوله: (وضل من أثنى عليها بالقِدَم) إن أراد من أثنى عليها بالنوع فليس بصحيح، وإن أراد من أثنى عليها بالعين فهذا صحيح؛ لأن ما من شيء من المخلوقات يكون قديمًا ليس له أول أبداً.

وخلاصة القول في ذلك: أنه ليس في الوجود إلا خالق ومخلوق، وأن الخالق جَلَّوَعَلا لم يزل ولا يزال موجوداً، وأما المخلوق فالأزل في حقه ممتنع، فليس هناك شيء من المخلوقات يكون أزلياً أبداً، بل ما من مخلوق إلا وهو حادث بعد أن لم يكن.

فالفلاسفة هم الذين قالوا بقدم العالم، وأن العالم لم يزل ولا يحزول، ولهذا يقولون: إن المادة لا تفنى كما أنها ليست حادثة، وهذا لا شك أنه شرك مخرج عن الملة، ومن ادعى أن مع الله شريكا في الوجود فهو مشرك.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

وجاز للمولى يعذب الورى من غير ما ذنب و لا جرم جرى فكل ما منه تعالى يجمل لأنه عن فعله لا يسسأل فعلل المؤلف ذلك بتعليلين:

- \* التعليل الأول: أن كل شيء من الله فهو جميل.
- \* التعليل الثاني: أن الله لا يسأل عن فعله، كما قال تعالى: ﴿ لا يُسْتَكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ ﴿ الأنبياء: آية ٢٣]، ولكن هـ ذا القول والتعليل لهذا القول كلاهما باطل، ولا نقول: ضعيف، بل نقول: إنه باطل؛ لأنه مخالف للنص الصريح في كتاب الله. فإذا قلنا: إن من آمن واتقى ومات على ذلك جاز أن يعذبه الله صار هذا القول مخالفًا لنص القرآن.

ثم إن هذا الفعل غير جميل، والله سُبَحانه وَقَعَالَى لا يفعل إلا الجميل، وفي الحديث القدسي الصحيح أن الله تعالى قال: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي»، ثم إن تعذيب المطيع القائم بأمر الله ليلاً ونهاراً حتى مات لا أحد يشك في أنه ظلم وأنه غير جميل.





إذاً سقط التعليل الأول في قوله: (فكل ما منه تعالى يجمل)، فإن عقوبة المطيع ليست جميلة ولا يصدق عليها هذا التعليل.

أما التعليل الثاني في قوله: (لأنه عن فعله لا يُسأل) فهذا صحيح، فالله تعالى لا يُسأل عما يفعل، فلا يُسأل: لماذا هدى هذا الرجل حتى استقام! ولماذا أضل الآخر حتى انحرف! فلا يسأل عن هذا؛ لأن الله له الحكمة فيما قدّر، لكن بعد أن يوجد السبب المقتضي للثواب أو العقاب، فلو أن الله عاقبه لكان هناك سؤال عن سبب معاقبة الله لهذا الرجل، ولهذا أيضاً يسقط هذا التعليل، ويُحمل – إذا أردنا أن نجعله صحيحاً – على أنه لا يُسأل عن فعله في إيجاد الأسباب المقتضية للعذاب أو للثواب.

#### المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

فإن يثب فإنه من فضله وإن يعذب فبمحض عدله

إذاً قوله: (وإن يعذب فبمحض عدله) قوله صحيح إن أراد به من أساء، أما إن أراد به – حتى من أحسن – فليس بصحيح؛ لأنه لو عذّب المحسن لكان هذا ظلمًا، والله عَنْ مَنْ منزه عن الظلم.





وقول المؤلف: (إن يعذب فبمحض عدله) أراد بذلك الاحتجاج لقوله، وفي الحقيقة إنه حجة عليه؛ لأننا نقول: التعذيب يكون عدلاً إذا وجد سببه، وإذا لم يوجد سببه فليس بعدل.

#### ٣٤٩ – قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

# فلم يجب عليه فعل الأصلح ولا الصلاح ويح من لم يفلح

قوله: (فلم يجب عليه فعل الأصلح ولا الصلاح) أي: إذا كان هناك فعل فيه صلاح، وفعل فيه أصلح، وفعل ليس فيه صلاح ولا أصلح، وفعل في سوء، وفعل فيه أسوأ، فهذه خمسة أقسام، وفعل الله عَنَّهَجَلَّ - وحاشاه من ذلك سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ - الأسوأ، فإن ذلك في نظر المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ جائز على الله، ولكن كلام المؤلف هذا أيضا فيه نظر ظاهر؛ لأن فعل الأسوأ مع إمكان الصلاح مناف للحكمة، لكن قد يخطئ الإنسان في الفهم فيظن أن الأصلح خلاف كذا، ولكن الأمر خلاف ما ظن، فيظن في هذه الحال أن الله فعل الأسوأ وليس كذلك، لكن لو كان الأسوأ حقيقة وتقديراً وتصوراً فإننا نقول: إن الله لا يمكن أن يفعله؛ لأنه مناف للحكمة، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حكيم، لا يمكن أن يفعل إلا ما فيه الخير، إما بذاته وإما بغيره.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ٣٨٠ حَالَ المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

ويقبل المولى بمحض الفضل من غير عبد كافر منفصل ما لم يتب من كفره بضده فيرتجع عن شركه وصده

الحقيقة أن هذا الاستثناء وهو قوله: (ما لم يتب)، فيه شيء من النظر؛ لأن كل من تاب تاب الله عليه من أي ذنب كان، وكلامنا في التوبة، فإذا تاب تاب الله عليه ولو كان كافراً، أما إذا مات على المعصية وهي غير كفر؛ فهذه هي التي تكون تحت المشيئة، إن شاء الله غفر له، وإن شاء عاقبه.

#### المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ: ٥ ٢١٦ و ٢٠٠ - قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

# ولا تقل إيماننا مخلوق ولا قديم هكذا مطلوق

فمعنى كلام المؤلف: لا تقل: إيماني مخلوق، ولا غير مخلوق؛ لأنك ستركع والركوع مخلوق، وستقرأ القرآن، والقرآن غير مخلوق، وكل ذلك من الإيمان. ولكن القول الراجح في هذه المسألة: أن إيماننا كله مخلوق، أما قراءة القرآن فإن القراءة التي هي فعل القارئ مخلوق، وأما القرآن نفسه فغير مخلوق، لكن





القرآن ليس هو إيمان العبد نفسه، وإنما القرآن مما يؤمن به العبد، وهناك فرق بين إيماننا، وما نؤمن به، فكلامنا بالقرآن مخلوق، لكن ما نتكلم به غير مخلوق، ولهذا فإننا نقول: إن كلام المؤلف رحمَهُ الله هنا فيه نظر، بل الصواب أن نقول: إيماننا كله مخلوق.

وعلى هذا فمن قال: إيماني مخلوق فقد صدق، أما ما آمن به ففيه التفصيل؛ منه ما هو مخلوق، ومنه ما هو غير مخلوق.

#### المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

# ففعلنا نحو الركوع محدث وكل قرأن قديم فابحثوا

إذاً كلام المؤلف في هذين البيتين فيه نظر من وجهين:

الأول: قوله: إن إيماننا منه ما ليس بمخلوق، ووجه النظر في ذلك أن إيماننا كله مخلوق؛ لأن إيماننا من صفاتنا، ونحن مخلوقون فصفاتنا مخلوقة، لكن ما نؤمن به هو الذي ينقسم إلى مخلوق وغير مخلوق.

الثاني: قوله: بأن القرآن، قديم، والصواب أنه ليس بقديم (١)،

<sup>(</sup>١) وللشيخ رأي آخر ، انظر حاشية أصل الكتاب ص ٢١٥ .





فإن الله يتكلم به حين إنزاله؛ لأن الله قال: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَ رَبُّ الْعَالَمِينَ الله عَلَى قَلْبِكَ ﴾، فظاهر السياق أنه من حين يتكلم الله ينزل به جبريل إلى محمد صَلَّاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهذا هو الحق وهو المعقول.

#### المؤلف رَحَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحَهُ ٱللَّهُ:

ووكل الله من الكرام اثنين حافظين للأنام فيكتبان كل أفعال الورى كما أتى في النص من غير امترا

وقوله: (أفعال الورى) ظاهره أنهما لا يكتبان القول، ولا يكتبان القول، ولا يكتبان الهم، وفي هذا نظر ظاهر؛ فإن القرآن الكريم يقول في القول: ﴿مَّا يَلُوظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ الله الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَ





### المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

وكل ما صح من الأخبار أو جاء في التنزيل والآثار من فتنة البرزخ والقبور وما أتى في ذا من الأمور

ثم ذكر المؤلف رَحمَهُ الله أمثلة لهذه الأشراط، فقال: (من فتنة البرزخ والقبور)، والواقع أن هذا ليس من أشراط الساعة، لكنه من الأمور السمعيات التي تُتلقى من السمع.

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

وأن أرواح الورى لم تعدم مع كونها مخلوقة فاستفهم فكل ما عن سيد الخلق ورد من أمر هذا الباب حق لا يرد ثم قال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ (فكل ما عن سيد الخلق ورد) ولا شك





أن نبينا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ سيد ولد آدم، كما أخبر عن نفسه وهو الصادق المصدوق فقال: «أنا سيد ولد آدم»، وهل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سيد الخلق أو سيد ولد آدم؟ والجواب: هذا ينبني على الخلاف في اعتبار أن ولد آدم أشرف المخلوقات.

وبناء على هذا إذا قلنا: بنو آدم أفضل من الملائكة، فمحمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سيد الخلق، وإذا قلنا الملائكة أفضل، فإنه يبقى النظر: هل محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أفضل منهم؟ وذلك يحتاج إلى إثبات؛ لأن تفضيل الجنس على الجنس لا يمنع أن يكون فرد من أفراد هذا الجنس أفضل من الجنس الثاني.

ولو عبر المؤلف رَحمَهُ ٱلله بني آدم لكان أسد وأسلم من الإيراد.

المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

# وأمر يأجوج ومأجوج أثبت فإنه حق كهدم الكعبة

قال رَحْمَهُ ٱللَّهُ: (وأمر يأجوج ومأجوج أثبت) وهذا هو الشرط الرابع من شروط الساعة، فالأول: المهدي، والثاني: المسيح عيسى ابن مريم، والثالث: الدجال، والرابع: يأجوج ومأجوج، لكن نزول عيسى بعد الدجال، فكان عليه أن يقدم الدجال أولاً،





ثم عيسى ابن مريم عَلَيْهِ السَّلَمُ؛ لأن عيسى ابن مريم يقتل الدجال، وقد صح بذلك الحديث.

#### المؤلف رَحَمُ اللَّهُ: حَالَ المؤلف رَحَمُ اللَّهُ:

وآخر الآيات حشر النار كما أتى في محكم الأخبار فكلها صحت بها الأخبار وسطرت آثارها الأخيار

فظاهر كلام المؤلف أنه حتى الدابة التي تخرج من أجياد قد صحت بها الأخبار، ولكن الأمر خلاف ذلك، اللهم إلا أن تكون صحت عنده؛ فإنه قد يصح الحديث عند شخص ولا يصح عند آخرين.

#### المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ: ٥٢٤ – قال المؤلف رَحْمُدُاللَّهُ:

# وشرطه من أكرم بالنبوة حرية ذكروة كقوة

وقوله: (حرية ذكروة كقوة) لو قال: «حرية ذكورة وقوة» لكان أحسن. لكنه قال: (كقوة) فكأنه جعل القوة تعليلاً لاشتراط الذكورة واشتراط الحرية، وهذه الكاف للتشبيه؛ يعني كما تشترط القوة. فالشروط التي ذكرها المؤلف رَحمَدُ اللهُ ثلاثة: الحرية، والذكورة، والقوة على إبلاغ الرسالة.





## المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

# ومعجز القرآن كالمعراج حقاً بلا مين ولا اعوجاج

لكن هنا ملاحظة على قول المؤلف: (ومعجز القرآن) وكان ينبغي له ألا يعبر عن آيات الأنبياء بالإعجاز؛ لأن الإعجاز ليس من خصائص الأنبياء، فإن الساحر يعجز، والبهلواني يعجز، فلما كان هذا اللفظ مشتركًا بين الحق والباطل كان الأولى أن نأتي بلفظ يتعين فيه الحق، وهو ما نطق الله به وهو «الآيات» كما قال تعالى في القرآن: ﴿ بَلُ هُوَءَايَتُ بَيّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴾ [سورة العنكبوت: آية ٤٩].

فالأولى أن يقول: «آيات القرآن» بدل: (معجز القرآن)، والأولى في جميع ما يسمى بمعجزات الأنبياء أن نسميه: «آيات الأنبياء»؛ لأن الآيات بمعنى العلامات الدالة على صدقه.

#### المؤلف رَحْمَدُاللَّهُ:

كثيرة تجل عن إحصائي كذا انشقاق البدر من غير امترا ومعجزات خاتم الأنبياء منها كلام الله معجز الورى





والمهم أن القرآن من أعظم المعجزات للنبي صَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَم، والمهم أن القرآن من أعظم المعجزات تبعاً للمؤلف، وإلا فالصواب أن نقول: الآيات.

#### المؤلف رَحْمُ أُللَّهُ:

مجدل الأبطال ماضي العزم مفرج الأوجسال وافي الحزم وافي الندى مبدي الهدى مردي العدا مجلى الصدا يا ويل من فيه اعتدى

وقد يقول قائل تعليقًا على قول المؤلف رَحْمَهُ أُللَهُ في وصف علي بن أبي طالب رَخِوَلِكُ عَنْهُ: (مفرج الأوجال)، و(مجلي الصدا): اليس في هذا العموم غلو? والجواب: الحقيقة أن فيه شيئًا من الغلو، خصوصًا: (مفرج الأوجال)، لكن يقال في الاعتذار عن المؤلف رَحْمَهُ اللهُ: إن هذا وصف إضافي، بمعنى أنه عندما يخاف الناس يكون هو الذي يزيل الخوف عنهم، لكن بأمر الله عَرَقَجَلً، وإلا فإن التفريج المطلق لا يكون إلا لله.





أما: (مجلي الصدا) فكذلك أيضًا يمكن أن يقال: إن فيه شيئًا من المبالغة، لكنه رَحْمَهُ الله إنما أطنب في وصف علي بن أبي طالب رضَوْلِيّهُ عَنْهُ لسببين:

- \* السبب الأول: الرد على النواصب؛ فإنه لما كان موقف النواصب هو السب لعلي بن أبي طالب رَضَالِكُ عَنْهُ، فأراد المؤلف رَحَمُ الله أن يمدحه، ويثني عليه بما هو أهله، رداً على هؤلاء النواصب.
- \* السبب الثاني: الرد على الروافض، وكأنه قال: إن علي بن أبي طالب رَضَيُسُهُ عَنْهُ مع هذه الأوصاف الكريمة، والآداب العالية، والشجاعة التامة؛ لا يستحق أن يرتقى إلى المكان الذى رقاه إليه هؤلاء الرافضة.

#### حَمَادُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَّالُهُ:

فصل: في المفاضلة بين البشر والملائكة.

هـذا الفصل ليت المؤلف رَحْمَدُ الله لله يعقده، وليته لم يتكلم في هـذه المسألة، وموضوعها: أيهم أفضل، الملائكة أو البشر؟ فيقال: أصل البحث في هـذا لا داعي لـه؛ لأن الصحابة رَضَاً لِللهُ عَنْمُمُ





وهم أحرص الناس على العلم والإيمان لم يبحثوا هذا البحث، ولم يقولوا: البشر أفضل أم الملائكة. وشيء سكت عنه الصحابة رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ مما يتصل بالدين فالأجدر بنا أن نسكت عنه.

وهذه قاعدة يجب على طالب العلم أن يفهمها، وهي: أن كل شيء سكت عنه الصحابة من أمور الدين فاعلم أن الخوض فيه من فضول الكلام ولا حاجة إليه.

حَمَدُاللَّهُ:
عال المؤلف رَحَمُدُاللَّهُ:

وعندنا تفضيل أعيان البشر

على ملك ربنا كما اشتهر وقال من قال سوى هذا افترى

وقد تعدى في المقال واجترا

ثم قال المؤلف رَحْمَدُ اللهُ: (وقال من قال سوى هذا افترى)، (قال) الفاعل ضمير مستتر جوازاً تقديره هو، يعود على الإمام أحمد بن حنبل رَحْمَدُ اللهُ، ومثل هذا التعبير عند العلماء غير صحيح؛ وذلك لجهالة مرجع الضمير فيه، فيكون الكلام غير معلوم، إذ أن يعلم مرجع الضمير، إما من سياق الكلام، وإما من





مذكور سابق أو مذكور لاحق.

ولكن يجب أن نعلم أن مقلدي الإمام أحمد رَحْمَهُ الله إذا ذكروا الفعل دون مرجع معلوم له فهو يرجع إلى الإمام، والناظر في كتب الفقه مثل «الإنصاف» وغيره يجد أنه يقول: «نص عليه» وليس هناك مرجع سابق للضمير، فإن الضمير يعود إلى الإمام أحمد، وإذا قال: «وعنه لا يلزمه كذا» وليس للضمير مرجع؛ فإن الضمير يعود إلى الإمام أحمد، لكن كون الكتب أُلفت في مذهبه يدل على يعود إلى الإمام أحمد، لكن كون الكتب أُلفت في مذهبه يدل على أن الضمير الذي ليس له مرجع معلوم يعود إلى الإمام.

والسفاريني رَحمَهُ الله من الحنابلة، فإذا قال: (وقال) ولم يكن مرجع الضمير معلوماً؛ فالظاهر أن مرجعه إلى الإمام أحمد، هذا على القاعدة المعروفة، وهي: أن الضمير إذا لم يكن له مرجع معلوم في كتب المقلدة فإنه يرجع إلى إمامهم.

المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ: - ١٧٧ عال المؤلف رَحْمَهُ اللَّهُ:

مـــدارك الـعـلوم في الـعـيان محصورة في الـحـد والبرهان





وقوله: (مدارك العلوم... محصورة في الحد والبرهان) هذا ما ذهب إليه المؤلف رَحمَهُ الله أن جميع الأشياء محصورة بالحد والبرهان، وهذا في الأمور المعقولة قد يكون مقبولاً، أي أن نحد أولاً ثم نحكم ثانياً، لكن هناك أشياء لا تتوقف على العقل، بل تعرف بالحس، فإذا قلنا: إن مدارك العلوم محصورة في الحد والبرهان؛ خرج عن هذا جميع المحسوسات، وهذا لاشك أنه نقص؛ لأننا نعلم بالحس أحياناً أكثر مما نعلم بالعقل، والحس يشترك في العلم به عامة الناس وخاصتهم، والعقل لا يشترك فيه إلا من كان ذا عقل وذكاء.

#### ٧٢١ و٧٢٧ - قال المؤلف رَحمَهُ اللهُ:

# فالحد وهو أصل كل علم وصف محيط كاشف فافتهم

قوله: (فالحدوهو أصل كل علم) فيه نظر؛ فالحدليس هو أصل المعلومات، لكن كوننا لا ندرك المعلومات إلا في الحد ففيه نظر. ولهذا كان القول الراجح في هذه المسألة هو القول الثاني: إن مدارك العلوم التي تدرك بها العلوم ثلاثة: الحس، والخبر الصحيح، والعقل.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

وشرطه طرد وعكس وهو إن أنبا عن الذوات فا لتام استبن وإن يكن بالجنس ثم الخاصة فذاك رسم فافهم المحاصة

ثم قال المؤلف رَحَهُ الله أن الباعن الدوات فا لتام استبن) بعد أن عرف المؤلف الحد وذكر شرطه، شرع في ذكر أقسام الحد. لكن المؤلف لم يستوعب الأقسام الخمسة، وإنما أتى بقسمين فقط: الأول: الحقيقي التام، والثاني: الرسمي التام، الجنس – يعني الجنس القريب – ثم الخاصة.

وقوله: (فافهم المحاصة) المحاصة معناها المقاسمة. أي افهم المحاصة بين الرسمي وبين الحقيقي، قد جاء به هنا لتكميل البيت، وإلا فلسنا بحاجة إليه.

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

والجسم ما ألف من جزأين فصاعداً فاترك حديث المين ذكر المؤلف رَحمَهُ الله تعريف الجسم فقال: (والجسم ما ألف من جزأين فصاعداً) يعني أن الجسم كل شيء مؤلف من جزأين





أو أكثر، والواقع أن كل شيء - وإن صغر - مؤلف من جزأين، حتى نصل إلى شيء كرأس الإبرة، وهو الفرد المطلق.

وقد أدى القول بأن الجسم ما أُلف من جزأين إلى إنكار الصفات، قالوا: لأننا إذا أثبتنا الصفات والصفات لا تقوم إلا بجسم، والجسم مؤلف من جزأين، فيكون الرب عَرَّهَ مَلَ مؤلفًا من جزأين، وهذا ممتنع.

#### ٧٣٢ – قال المؤلف رَحْمَهُ اللهُ:

# ومستحيل الذات غير ممكن وضده ما جاز فاسمع زكني

هنا بدأ بالمستحيل والجائز، وينبغي أن يضاف الواجب أيضًا، والمستحيل مالا يمكن وجوده، والجائز ما يمكن وجوده وعدمه، والواجب ما لا يمكن عدمه.

#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ٧٣٤ - قال المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

والضد والخلاف والنقيض والمثل والغيران مستفيض

يقول رَحْمَهُ اللهُ: إن العلم بالضد والخلاف والنقيض والمثل والغيران مستفيض أي معلوم مشهور عند علماء المنطق، لكن





لا حاجة لنا به وإن كان مستفيضًا، وصدق شيخ الإسلام ابن تيمية وَحَمُدُاللَّهُ حيث قال: كنت أعلم دائمًا أن المنطق اليوناني لا يحتاج إليه الذكي ولا ينتفع به البليد.

٧٣٩ – قال المؤلف رَحْمَةُ اللَّهُ:

ولست في قولي بنا مقلداً ولست في الهدى الهدى الهدى

وفهم من كلامه أنه يجوز أن يسمى إتباع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ تَقَلَيْداً، وهذا مختلف فيه، فمنهم من يقول: لا تسم نفسك مقلداً للرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولكن سمي نفسك متبعًا للرسول.

ولاشك أن هذا هو الأولى؛ لأن الأصل في التقليد قبول قول القائل بدون دليل، وقبولنا لقول الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قبول بدليل، ولهائل بدون دليل، وقبولنا لقول الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قبول بدليل، ولهائل بنبغي أن نسمي ذلك إتباعا، كما قال تعالى فَلُ إِن كُنتُمُ اللَّهُ وَلَيْ إِن كُنتُمُ اللَّهُ فَا تَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ فَا سورة آل عمران: آية ٣١].

لكن لا بأس أن نتسامح ونقول من باب التجوز: إن هذا تقليد.





#### المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ: حَمَهُ ٱللَّهُ:

# مَنْ لازم لكل أرباب العمل تقليد حبر منهم فاسمع تخل

يعني أنه يلزم لكل إنسان يعمل أن يقلد واحداً من هؤلاء الأربعة، فهذا معنى كلام المؤلف رَحْمَهُ الله وهذا قول ضعيف جداً؛ لأن مقتضاه أنه لا يجوز العمل بقول خارج عن أقوال هؤلاء الأئمة الأربعة رَحْمَهُ والأمر ليس كذلك، ولا يلزم إتباع أحد على كل حال إلا الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فهو الذي يلزم إتباع قوله على كل حال.

أما هؤلاء الأئمة الأربعة فإنه لا يلزمنا أن نأخذ بقولهم، ولنا أن نخرج عن أقوالهم.

ولكن لاشك أنهم إذا أطبقوا على شيء فإنه أقرب إلى الصواب، والخروج عنه يحتاج إلى تأن، وهذه قاعدة ينبغي أن تُعرف؛ وهي: أنك إذا رأيت الجمهور على قول فلا تخرج عنه إلا بعد التأني والتريث والنظر في الأدلة والتدبر فيها؛ لأن قول الجمهور لا يستهان به، وقول الجمهور أقرب للحق من قول الواحد.

إذاً فكلام المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ فيه نظر.



### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَدُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



#### الفهرس

| هه مقا | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | ٣   |
|--------|------------------------------------------------|-----|
| ۇ تنې  | يهات على بلوغ المرام من فتح ذي الجلال والإكرام | ٤   |
|        | كتاب الطهارة                                   | ٥   |
|        | باب الأنية                                     | ٥   |
|        | باب الوضوء                                     | ٦   |
|        | باب نواقض الوضوء                               | ٨   |
|        | باب الغسل وحكم الجنب                           | ٩   |
|        | باب الحيض                                      | ١٢. |
|        | كتاب الصلاة                                    | ۱۳  |
|        | باب المواقيت                                   | ۱۳  |
|        | باب الأذان                                     | ٧.  |
|        | باب الحث على الخشوع في الصلاة                  | ۱۸. |
|        | باب صفة الصلاة                                 | ۱۹. |
|        | باب سجود السهو وغيره من سجود التلاوة والشكر    | ۴۸. |
|        | باب صلاة التطوع                                | ٤٣. |
|        | باب صلاة الجماعة والإمامة                      | ٤٥. |
|        | باب صلاة المسافر والمريض                       | ٦.  |
|        | باب صلاة الجمعة                                | ۲.  |
|        | باب صلاة العيدين                               | ٤٨. |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| ■ باب صلاة الكسوف                | ٥٠         |
|----------------------------------|------------|
| ■ باب صلاة الاستسقاء             | ٥١         |
| ■ باباللباس                      | ٥٧         |
| ■ كتاب الجنائز                   | ٥٣         |
| ■ باب صدقة التطوع                | רכ         |
| ■ كتاب الصيام                    | ٥٨         |
| ■ باب صوم التطوع وما نهي عن صومه | 09         |
| ■ بابالاعتكاف وقيام رمضان        | ٦١         |
| ■ كتاب الحج                      | ٦٣         |
| ■ باب الإحرام وما يتعلق به       | ٦٣         |
| ■ باب صفة الحج ودخول مكة         | ٦٥         |
| ■ باب الفوات والإحصار            | 19         |
| ■ كتاب البيوع                    | V+         |
| ■ باب شروطه وما نهي عنه          | V+         |
| ■ باب شروطه وما نهى عنه          | <b>Y1</b>  |
| ا بابالصلح                       | YY         |
| ■ باب الحوالة والضمان            | ٧٣         |
| ■ باب الشركة والوكالة            | Y <b>£</b> |
| باب الإقرار                      | /٦         |
| باب الغصب                        | <b>YY</b>  |



### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَدُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| باب المساقاة والإجارة       |                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باب المساقاة والإجارة       |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الوقف                   |                                                                                                                                                                                                                         |
| بابالوصايا                  |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب النكاح                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| بابعشرة النساء              |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الصداق                  |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الوليمة                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الخلع                   |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب الطلاق                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الظهار                  |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب النفقات                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب الجنايات               |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب قتال الجاني وقتل المرتد |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب حد القذف                |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب الجهاد                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب الأيمان والنذور        |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الشهادات                |                                                                                                                                                                                                                         |
| كتاب الجامع                 |                                                                                                                                                                                                                         |
| باب الأدب                   |                                                                                                                                                                                                                         |
|                             | باب المساقاة والإجارة باب الوقف باب الوصايا كتاب النكاح باب عشرة النساء باب الصداق باب الوليمة باب الخلع باب الظلاق كتاب الظلاق باب النفقات باب النفقات باب قتال الجاني وقتل المرتد كتاب الجهاد كتاب الجهاد كتاب الجهاد |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ أَللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| ٩٨  | باب الترهيب من مساوئ الأخلاق                             |        |
|-----|----------------------------------------------------------|--------|
| 99  | باب الترغيب في مكارم الأخلاق                             |        |
| 1   | باب الذكر والدعاء                                        |        |
| 1+1 | يهات على عمدة الأحكام                                    | اتنب 🎕 |
| 1+Y | خطبة مؤلف عمدة الأحكام                                   |        |
| 1•8 | كتاب الطهارة                                             |        |
| 1+8 | باب السواك                                               |        |
| 1+8 | الحديث الأول                                             |        |
| 1+0 | باب المسح على الخفين                                     |        |
| 1+0 | الحديث الثاني                                            |        |
| 1•7 | كتاب الصلاة                                              |        |
| 1•7 | باب استقبال القبلة                                       |        |
| 1•7 | الْحَديثُ الأَوَّلُ                                      |        |
| 1.4 |                                                          |        |
| 1.4 | الحديث الثالث                                            |        |
| 1+A | "<br>باب صفة صلاة النبي صَاَّ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ |        |
| 1•A | الحديث الثاني                                            |        |
| 1+9 | " باب صفة صلاة النبي صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ      | K      |
| 1+9 | الحديث السابع                                            |        |
| 11• | بابُ وُجُوب الطُّمَانينَة في الصلاة                      | 120    |
|     |                                                          |        |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَةُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| 11+                                   | ا الحديث الأول              |  |
|---------------------------------------|-----------------------------|--|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ا باب المروربين يدي المصلي  |  |
| ···                                   | ا الحديث الأول              |  |
| 117                                   | ا بابجامع                   |  |
| 117                                   | ا الحديث السابع             |  |
| 118                                   | ا بابجامع                   |  |
| 114                                   | ا الحديث الثامن             |  |
| 118                                   | ا باب التشهد                |  |
| 118                                   | ا الحديث الثاني             |  |
| 110                                   | ا باب الجمعة                |  |
| 117                                   | ا باب صلاة الكسوف           |  |
| 117                                   | ا الحديث الثانيا            |  |
| NA                                    | • * *                       |  |
| 119                                   | •                           |  |
| 17•                                   | •                           |  |
| 177                                   | · · .<br>ا كتاب الجنائز     |  |
|                                       | ،<br>ا كتاب الجنائز         |  |
| 178                                   | ا كتاب الصيام               |  |
| 170                                   | ا باب الصوم في السفر وغيره  |  |
| 44                                    |                             |  |
| •                                     | ا باب الصوار تي السدر وسيره |  |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ أَللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| باب أفضل الصيام وغيره         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| باب أفضل الصيام وغيره         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بابالاعتكاف                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كتاب الحج                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب ما يلبسه المحرم من الثياب |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الحديث الثالث والرابع         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب الفدية                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بابالتمتع                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب الهدي                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بابالتمتع                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب فسخ الحج إلى العمرة       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كتاب البيع                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| باب ما نهي عنه من البيع       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| •                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               | Z.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                               | باب أفضل الصيام وغيره باب الاعتكاف باب الاعتكاف باب ما يلبسه المحرم من الثياب باب الفدية باب الفدية باب الفدية باب الهدي باب الهدي باب المتع الحج إلى العمرة باب فسخ الحج إلى العمرة باب ما نهي عنه من البيع باب بيع العرايا وغير ذلك باب الشروط في البيع باب الربا والصرف باب الربا والصرف باب الرهن وغيره |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَةُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| 1\$7         | كتاب النكاح                                                     |       |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|-------|
| 189          | كتاب النكاح                                                     | •     |
| 101          | كتاب الطلاق                                                     |       |
| 104          | كتاب اللعان                                                     |       |
| 107          | يهات على رياض الصالحين                                          | ۍ تنب |
| 107          | بابالراقبة                                                      | •     |
| 101          | باب اليقين والتوكل                                              |       |
| 17           | ١٩- باب فيمن سن سنة حسنة أو سيئة                                |       |
| 177          | ٤٥ - باب زيارة أهل الخير ومجالستهم وصحبتهم ومحبتهم              |       |
| 177          | ١١٩- باب صفة طول القميص والكم والإزار                           |       |
| 177          | وطرف العمامة، وتحريم إسبال شيء من ذلك على سبيل الخيلاء          |       |
| 177          | وكراهته من غير خيلاء                                            |       |
| 14           | باب ما يقول إذا ركب الدابة للسفر                                |       |
| 171          | باب فضل الوضوء                                                  |       |
| د الشـديد في | باب الأمر بالمحافظة على الصلوات المكتوبات والنهي الأكيد والوعيد |       |
| 140          | تركهن                                                           |       |
| فیها۱۷٦      | باب فضل الصف الأول والأمر بإتمام الصفوف الأول وتسويتها والتراص  |       |
| ليه سواء كاز | باب استحباب الاضطجاع بعد ركعتي الفجر على جنبه الأيمن والحث عا   |       |
| ١٧٨          | تهجد بالليل أم لا                                               |       |
| 141          | ٢٤٨- باب الذكر عند الصباح والمساء                               |       |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| 144         | كتاب الأمور المنهي عنها                                                |        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۱۸۲.        | باب تحريم الغيبة والأمر بحفظ اللسان                                    |        |
| 140.        | ٢٩٠- باب تحريم النظر إلى المرأة الأجنبية والأمرد الحسن لغير حاجة شرعية |        |
| ۱۸۸.        | يهات على الأربعين النووية                                              | و تني  |
| 189         | الحديث الثاني والعشرون                                                 |        |
| 191         | الحديث التاسع والثلاثون                                                |        |
| 198         | الحديث الحادي والأربعون                                                |        |
| 190.        | يهات على زاد المستقنع من الشرح الممتع                                  | اتني 🏟 |
| 197         | كتاب الطهارة                                                           |        |
| 197         | باب الآنية                                                             |        |
| 197.        | بابُ الاستِنْجاء                                                       |        |
| 19.         | بابُ فُرُوضِ الوُضُوءِ وصِفَتِهِ                                       |        |
| 199         | بِابُ الغُسْلِ                                                         |        |
| <b>Y**</b>  | كتابُ الصَّلاة                                                         |        |
| <b>Y+1</b>  | بابُ شُرُوط الصَّلاة                                                   |        |
| ۲ <b>٠٦</b> | مكروهات الصلاة                                                         |        |
| <b>۲۱۲</b>  | باب صفة الصلاة                                                         |        |
| <b>۲۱٦</b>  | فصل                                                                    | •      |
| <b>۲۱٦</b>  | في أركان الصَّلاة                                                      |        |
| <b>719</b>  | باب سجود السَّهو                                                       | 20     |



# استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ أَللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| باب صَلاة التطوع                | **  |
|---------------------------------|-----|
| باب صلاة الجماعة                | 771 |
| فَصْلٌ                          | 771 |
| باب صلاة أهل الأعدار            | 777 |
| باب صلاة الجمعة                 | 445 |
| فَصْلٌ                          | 777 |
| فصل                             | 777 |
| كِتَابُ الزَّكَاةِ              | 787 |
| فَصْلٌ                          | 727 |
| بَابُ زَكَاةِ النَّقَدَينِ      | 754 |
| كِتَابُ الصِّيَامِ              | 788 |
| بَابُ الاعتِكَافِ               | 720 |
| بَابُ المَوَاقِيْتِ             | 727 |
| بَابُ الإِحْرَامِ               | 757 |
| بَابُ مَخْظُورَاتِ الإِحْرَامِ  | 788 |
| بَابُ الفِدْيَةِ                | 707 |
| بَابُ دُخُولِ مَكَّةً           | 707 |
| فَصْلٌ                          | 707 |
| بَابُ صِفَةِ الحَجِّ والعُمْرَة | 404 |
| فَصْلٌ                          | 771 |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| 778        | بَابُ الْهَدِي، والأُضْحِيَةِ، وَالْعَقِيقَة |   |
|------------|----------------------------------------------|---|
| 770        | كتاب الجهاد                                  |   |
| Y77        | بَابُ عَقْدِ الذِّمة وأحكَامِهَا             |   |
| Y77        | فَصْلٌ                                       |   |
| Y7.A       | كتاب البيغ.                                  |   |
| YY7        | باب الشروط في البيع                          |   |
| <b>YYY</b> | بَابُ الخِيارُ                               |   |
| YA7        | فَصْلٌ                                       |   |
| YAA        | بَابُ بَيْعِ الْأُصولِ والثِّمَارِ           |   |
| YA9        | بَابُ القَّرْضِ                              |   |
| <b>79.</b> | بَابُ الرهنَ                                 |   |
| 791        | بَابُ الضمان                                 |   |
| 791        | فصلً                                         |   |
| 797        | باب الوكالة                                  |   |
| 790        | فصلً                                         |   |
| 797        | بَابُ الشركة                                 |   |
| <b>Y9V</b> | بَابُ الْساقاة                               |   |
| Y9Y        | فصلٌ                                         |   |
| Y9.A       | بَابُ الإِجَارَةِ                            |   |
| 799        | بَابُ السَّبْقِ                              | • |



### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَدُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| ا بَابُ الْعَارِيَّةِ       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا بَابُ الْفَصْبِ           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا فَصْلُ                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ الشُّفْعَة          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ الوَدِيعَةُ         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ الْجَعَالَة         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ اللُّقَطَة َ        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ اللَّقِيطَ          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا كتَّابُ الْوَقْف          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ الهبَة وَالعَطيَّة  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا كتابُ الْوَصَايَا         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا    بَابُ المُوصَى لَهُ    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ·<br>ا كتَّابُ الفَرَائِضْا |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ الْعَصَبَاتَ        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ا بَابُ أُصُولَ الْمَسَائلِ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                             | ا بَابُ الفَصْبِ ا فَصْلُ ا بَابُ الشَّفْعَةِ ا بَابُ الشَّفْعَةِ ا بَابُ الوَدِيعَة ا بَابُ الجَعَالَةِ ا بَابُ اللَّقَطَةِ ا بَابُ اللَّقِيطِ ا بَابُ اللَّقِيطِ ا بَابُ اللَّقِيطِ ا بَابُ اللَّقِيطِ ا بَابُ اللَّهِبَةِ وَالعَطِيَّةِ ا بَابُ الهِبَةِ وَالعَطِيَّةِ ا بَابُ الهُوصَى لَهُ ا كِتَابُ الْوَصَى لَهُ |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| <b>***</b>  | بَابُ الْكِتَابَة                               |   |
|-------------|-------------------------------------------------|---|
| ***         | كِتَابُ النِّكَاحِ                              |   |
| <b>7</b> {0 | بَابُ المُحَرَّمَاتِ في النِّكَاحِ              |   |
| <b>7</b> 89 | بَابُ الشُّرُوطِ وَالْعُيُوبِ فَي النِّكَاحِ    |   |
| <b>TOT</b>  | بَابُ نكاح الكُفَّارِ                           |   |
| <b>TOT</b>  | بابُ الصَّدَاق                                  |   |
| <b>703</b>  | بَابُ وَلِيمَةَ الْعُرْسِ                       |   |
| <b>TOY</b>  | بَابُ عَشْرَةُ النِّسَاءِ                       |   |
| <b>٣٦</b> ٥ | بَابُ الْخُلْعَ                                 |   |
| <b>*7</b>   | كتَابُ الطَّلَاقِ                               |   |
| ***         | بَابُ مَا يَخْتَلَفُ بِهِ عَدَدُ الطَّلاَق      |   |
| <b>**Y</b>  | بَابُ الطَّلاقَ فِي الْمَاضِي وَالْمُسْتَقْبَلِ |   |
| <b>*Y</b> 7 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,           |   |
| <b>**Y</b>  | بَابُ الشَّكِّ في الطَّلَاقَ                    |   |
| TYA         | بابُ الرَّجْعَةُ                                |   |
| ٣٨٠         | باب الإيلاء                                     |   |
| <b>TAT</b>  | كتَابُ الطِّهَارِ                               |   |
| <b>TA9</b>  | كَتَابُ اللَّعَانَ                              |   |
| <b>791</b>  | كَتَابُ الْعِدَدِ                               |   |
| <b>٣</b> 99 | كْتَابُ الرَّضَاعِ                              | i |



# 



| <b>٤</b> +1  | كتَابُ النَّفَقَاتِ                                    |  |
|--------------|--------------------------------------------------------|--|
| <b>{+Y</b>   | بَابُ نَفَقَة الأَقَارِبِ وَالْمَالِيكِ وَالْبَهَائِمِ |  |
| <b>{+0</b>   | بَابُ الحَضَانَةِ                                      |  |
| <b>{+Y</b>   | كتَّابُ الجِنَايَات                                    |  |
| ٤١٠          | بَابُ شُرُوطَ القَصَاصِ                                |  |
| £17          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |  |
| ٤١٥          | كتَابُ الدِّيَات                                       |  |
| £1Y          | بَابُ مَقَادير ديات النَّفْس                           |  |
| ٤١٨          | بَابُ دِيَاتَ الْأَعْضَاءِ وَمَنَافَعَهَا              |  |
| <b>{Y</b> *  | بَابُ الشِّجَاجِ وَكَسْرَ الْعِظَامِ                   |  |
| £ <b>Y</b> 1 | بَابُ العَاقَلَةَ وَمَا تَحْمِلُ                       |  |
| £YY          | بَابُ الْقَسَامَة                                      |  |
| £ Y Y        | كتَّابُ الْحُدُودَ                                     |  |
| <b>£Y£</b>   | بَابُ حَدِّ الزِّنَا                                   |  |
| <b>£</b> Y0  | بَابُ حَدِّ القَدْف                                    |  |
|              | بَابُ حَدِّ الْمُسْكرَ                                 |  |
| EYA          | بَابُ التَّعْزيرِ                                      |  |
| <b>{**</b>   | بَابُ القَطْع في السَّرقَة                             |  |
| £٣٣          | بَابُ حَدِّ قُطَّاع الطَّرِيقَ                         |  |
| <b>£</b> 70  | بَابُ قِتَالَ أَهْلَ البَغْيِ                          |  |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَهَ أُللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| <b>{ " ' " ' ' ' ' ' ' ' ' ' '</b> | بَابُ حُكْم الْمُرْتَدِّ                    |       |
|------------------------------------|---------------------------------------------|-------|
| <b>{{{</b>                         | كْتَابُ الْأُطْعِمَةِ                       |       |
| <b>{{{1}</b> }                     | بَابُ الذَّكَاةِ َ                          |       |
| <b>&amp;</b> &A                    | بَابُ الصَّيْدِ                             |       |
| <b></b>                            | كِتَابُ الأَيْمَانِ                         |       |
| <b>£07</b>                         | بَابُ جَامِع الأَيْمَانِ                    |       |
| ٤٥٨                                | بَابُ النَّدْرِ                             |       |
| <b>809</b>                         | بَابُ طَرِيقِ الحُكْمِ وَصِفَتِهِ           |       |
| <b>{</b> 7•                        | بَابُ القِّسْمَةِ                           |       |
| <b>£71</b>                         | بَابُ الدَّعَاوَى وَالبَيِّنَاتِ            |       |
| £7.Y                               | كِتَابُ الشَّهَادَاتِ                       |       |
| £7.                                | يهات على كتاب التوحيد من القول المفيد       | € تنب |
| <b>£7</b> £                        | كتاب التوحيد                                |       |
| 77                                 | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب          |       |
|                                    | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب          |       |
| £79                                | باب من حقق التوحيد؛ دخل الجنة بغير حساب     |       |
| <b>{Y</b> }                        | باب الخوف من الشرك                          |       |
| <b>{ / / / / / / / / / /</b>       | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله     |       |
| <b>{Y</b> 0                        | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله |       |
| <b>{YY</b>                         | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله |       |



# 



| <b>٤٧٨</b>          | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه                                           |  |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٤٨١                 | باب ما جاء في الرقى والتمائم                                                                         |  |
| ٤٨٤                 | باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما                                                                      |  |
| ٤٨٦                 | باب ما جاء في الذبح لغير الله                                                                        |  |
| ٤٩١                 | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله                                                             |  |
| ٤٩٣                 | باب من الشرك النذر لغير الله                                                                         |  |
| <b>£90</b>          | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله                                                                     |  |
| ٤٩٦                 | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره                                                        |  |
| مُتَطِيعُونَ لَمُمُ | باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْءًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَا يَمَ |  |
| <b>£99</b>          | نَصْرًا ﴾                                                                                            |  |
| 0+1                 | باب قول الله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِ مْ ﴾                                        |  |
| ٥٠٥                 | باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾                                          |  |
| ٥٠٧                 | باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم                                                           |  |
| ٥٠٧                 | هو الغلو في الصالحين                                                                                 |  |
| ٥٠٨                 | باب ما جاء في التغليظ                                                                                |  |
| ٥٠٨                 | فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده؟!                                                      |  |
| ٥١٨                 | باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين                                                                 |  |
| ٥١٨                 | يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله                                                                      |  |
| 019                 | باب ما جاء في حماية المصطفى صَلَّالتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                                           |  |
| 019                 | جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك                                                             |  |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحْمَهُ ٱللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| ٥٢٢             | باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                                               |  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 370             | باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                                               |  |
| ٥٢٥             | باب ما جاء في السحر                                                                                    |  |
| ٥٢٦             | باب بيان شيء من أنواع السحر                                                                            |  |
| ٥٢٨             | باب ما جاء في الكهان و نحوهم                                                                           |  |
| 044             | باب ما جاء في الكهان و نحوهم                                                                           |  |
| ٥٣٢             | باب ما جاء في التطير                                                                                   |  |
| ٥٣٤             | باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                                                       |  |
| . اُللَّهِ ﴾٥٣٥ | باب قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ |  |
| ٥٣٧             | باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                                |  |
| ٥٣٨             | باب قول الله تعالى: ﴿ فَكَلا تَجْعَ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾                  |  |
| ٥٣٩             | باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                                                   |  |
| 0\$7            | باب من سب الدهر ، فقد آذي الله                                                                         |  |
| ٥٤٤             | باب التسمي بقاضي القضاة و نحوه                                                                         |  |
| ٥٤٥             | باب احترام أسماء الله                                                                                  |  |
| ٥٤٧             | باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                                                       |  |
| ٥٤٨             | باب لا يقال: السلام على الله                                                                           |  |
| 089             | باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت                                                                          |  |
| 00+             | باب لا يقول: عبدي وأمتي                                                                                |  |
| 001             | باب لا يرد من سأل بالله                                                                                |  |



#### استدراكات وتنبيهات الشيخ ابن عثيمين رَحَمَةُ اللَّهُ على بعض كتب أهل العلم



| 00\$                              | ■ باب ما جاء في الد (لو)                                                                    |   |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 007                               | ■ باب ما جاء في منكري القدر                                                                 |   |
| ٥٥٨                               | ■ باب ما جاء في المصورين                                                                    |   |
| 009                               | ■ باب ما جاء في كثرة الحلف                                                                  |   |
| ٥٦١                               | ■ باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                                                          |   |
| وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَــتُهُ | <ul> <li>بابما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ عِ</li> </ul> |   |
| 370                               | يَوْمَ ٱلْقِيْكَ مَةِ ﴾                                                                     |   |
| 077                               | ﴾ تنبيهات على العقيدة السفارينية                                                            | ٩ |
| 0 <b>7Y</b>                       | ■ مقدمة                                                                                     |   |
| 09.                               | ﴾ الفهرس                                                                                    | ١ |

# \*\*\*

