



كيف تُصحِّح المسير، وتستدرك ما فات في العمر الطويل في زمن قصير؟

المُنْ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

## مُعِفُونَ الطَّبِّعِ مَجِفُوظَةً لِلمُوْلُفِّ

الطبعة الأولى

7.19

| فقه الاستدراك          | اسم الكتاب        |
|------------------------|-------------------|
| محمد بن محمد الأسطل    | اسم المؤلف        |
| Mastal2010@hotmail.com | البريد الإلكتروني |
| 7.00 \ P1.7            | رقم الإيداع       |
| ۱٤٤ صفحة               | عددالصفحات        |
| ٢ لون                  | عدد الألوان       |

## الافتتاحيَّة

الحمدُ لله رب العالمين، وصلى الله وسلَّم على نبيِّه الكريم..

#### أما بعد:

فإنَّ كثيرًا من أصحاب الطُّمُوحِ تكتمل مداركُهم، وترجع إليهم هِمَّتُهم بعد سنواتٍ من المسير، فإذا انعطف الواحدُ منهم إلى الوراء، وأخذ يُعَدِّد السنين التي فاتته مسَّته الحسرة، ونزلت به الكآبة، واحتار كيف يُعَوِّضُ ما فات!.

ثم إذا ألقى نظرةً حوله، ورأى من تعلم وتفقه وجاهد وتقدَّم وبنى وتزوج مع اتحاد الظرف بينهم وبينه.. كادت أن تصيبه حالةٌ نفسيَّةٌ من الهم والغم والحزن والألم، فهاذا عسى أن يفعل؟ وكيف له أن يستدرك ما قصَّر؟.

هذا رجلٌ أقام على بدعته دهرًا طويلًا ثم اهتدى، لكن قلبه يكاد يتقطع على ما مضى من العمر، ويريد أن يستدرك فيها تبقى، فها العمل؟.

شابٌ من الشباب تردَّد حاله بين الهداية والغواية، واعتراه من الشيطان ما اعتراه، حتى ضعفت همته، وانتكست سيرته، وفسدت سريرته، ولمَّا سمع منادي الإيمان يدعوه: إلى الهدى ائتنا.. قرر النهوض والانطلاق، لكنه يسأل عن التعويض والاستدراك، فهاذا يفعل؟.

طالبُ علم أنفق سنواتٍ عزيزةً من عمره، ولم يهتد إلى طريق الرَّشَد في الطلب إلا بعد حين، ولو استقبل من أمره ما استدبر لفعل كذا، ولصنع كذا، وربها تَعَجَّل التَّصَدُّرَ قبل التأهل، وشعر بالورطة في منتصف السبيل، ويريد الآن أن يستدرك على نفسه، فكيف يصنع؟.

ثم إنَّ هذا أو ذاك لو أخذ يتذكر طموحاته وخططه وبرامجه ومشر وعاته التي كان يُؤَمِّلُ إنجازها، فلربها اشتدت زفراته، وعلت آهاته، حتى ليكاد يضطرب نبضُه القلبيُّ عندما يحسب السنين التي ضاعت منه، وما زالت تركض أمام عينه.

ولكن ماذا عسى البكاء وحده أن يصنع؟ وإن كنا نستفيد من البكاء على ما فات دفعَهُ للاستدراك بالاجتهاد فيما هو آت؛ فإنَّ الهَمَّ يفضي إلى الهِمَّة، ولذلك علَّوا أفضل البكاء ما كان على ما فات من الأوقات، أو سبق من المخالفات(١).

إنَّ قضيَّة الاستدراكِ شغلت أذهان كثيرٍ من الصَّحَابة هم كما تشغلك الآن؛ فقد أسلم كثيرٌ منهم في زمنٍ متأخر، ورأوا من تقدَّم في رضوان الله، وأكثرَ من العلم والعمل والجهاد والدعوة، فصرَّحوا بعباراتٍ تنبيك عن الحالة النفسيَّة التي استحوذت عليهم، حتى صاحبتهم إلى آخرِ حياتهم، ورسمت لهم خطَّة العمل فيها تبقى من العمر، وبعض تلك العبارات هي التي أضاءت لي فكرة الاستدراك كما سيأتي فيما يُستقبل من الكتاب إن شاء الله، حتى أَخَذْتُ في التَّنظِير له بالتَّدرِيس، واليوم بالتصنيف.

على أنَّ الناشئ يَستفِيدُ من قوانين الاستدراك اتِّضاحَ السبيل للنبوغ المُبَكِّر،

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان للبيهقي (١/ ٥٠٩).

فَلَيسَ التيه شرطًا لمعرفة السبيل.

وأشرت في الكتاب إلى أنَّ الاستدراك إذا كان حاجةً في حق الفرد.. فإنه ضرورةٌ في حق المجتمع، بما فيه من هيئاتٍ ومؤسساتٍ وجماعات، في عامة الثغور ومختلف الجوانب التي تحتاجها الأمَّة.

وقد راعيتُ فيه أن أُخرِجَ موضوعاتِه على هيئةٍ صالحةٍ للدروس والمحاضرات؛ ليكون عونًا لمن رام نشر الفكرة؛ لأنَّ مجردَ التنظير لها دافعٌ للانطلاق فيها.

## وقد جاء الكتاب في ثلاثة مباحث:

تكلم الأول عن حقيقة الاستدراك وفكرته، مع مآثر من حياة من استدرك من الصحابة ، مع كلماتٍ تربويةٍ في الحثّ عليه.

وتولى الثاني الحديثَ عن مجالات الاستدراك، وعناية الشريعة به، مع التركيز على الاستدراك في الجانب التعبدي والفقهي والعلمي.

وأسفر الثالثُ عن معالم فقه الاستدراك، فذكرتُ فيها فقه اختيار مجال الاستدراك، وحسن التخطيط الإداري له، واستثار الأزمنة والأمكنة والأعال الفاضلة، والمواقف الفاصلة، مع إعطاء مساحةٍ للحديث عن مفاتيح الاستدراك وعوائقه.

وفي ختام هذه المقدمة أشكر الإخوة الكرماء الذين استجابوا لجلسة مناقشة الكتاب قبل صياغته الأخيرة، فقد عادت كلماتهم بالنفع الحسن على مادة الكتاب.

والشكر الوافر والثناء العاطر يتوجه خاصة لفضيلة شيخنا الدكتور يونس بن محيي الدين الأسطل، وكذلك أخي الشيخ حمزة بن عبد الكريم الأغاعلى ما تفضلا به من مراجعة للكتاب بعد إنجازه، وإثراء له بما يسر القلب ويبهج النفس، فجزاهما الله كل خير وفضل وفضيلة.

وإني لأسأل الله جل جلاله بعزته وجلاله وعظمته وكماله أن ينفعني وإياكم نفعًا كبيرًا بهذا الكتاب، وأن يجعله حُجَّةً لي لا عليَّ يوم المآب، إنه رحيمٌ تواب، كريخٌ وهَاب.

وهذا ما أنجز الكاتبُ تأليفَهُ وترتيبَه، وجمعَهُ وتبويبَه، فإن أحسن فهذا محض فضل الله عليه، وإن زلُّ فالزلل منسوبٌ إليه، وأعوذ بالله أن أذكركم به وأنا منه براءٌ براء، وأستنصحكم بقول العلامة الحريري في خاتمة المُلحَةِ:

فَانظُرْ إليها نَظَرَ المُستَحسِنِ وأحسِنِ الظَّنَّ بها وحَسِّنِ

وإنْ تَجِدْ عَيبًا فَسُــدً الْخَلَلا فَجَلَّ مَنْ لا فيهِ عَيبٌ وَعَلا (١)

والله الموفق، والهادي إلى سواء السبيل مُحَمَّد بِن مُحَمَّد الأَسْطَل

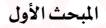
فلسطين - قطاع غزة - خان يونس

للتواصل (۲): Mastal2010@hotmail.com



<sup>(</sup>١) ملحة الإعراب (١٦/١).

<sup>(</sup>٢) يمكن التواصل على الفيس بوك على حساب: «محمد بن محمد الأسطل».



## على عتبات الاستدراك

في هذا المبحث ثلاثة مطالب:

الأول: بيان حقيقة الاستدراك وفكرته.

والثاني: نهاذج من أخبار المستدركين توضحه.

والثالث: همساتٌ تربويةٌ تدفع إليه، وتحث عليه.

ودونك بيان ذلك:

## المطلب الأول حقيقة الاستدراك وفكرته

## يأتي الاستدراك في اللغة على معنيين:

الأول: بمعنى إصلاح الأمر، وتلافي ما حصل فيه من خطأٍ أو نقص(١١)، ومن هذا الباب ما يتعقبه العلماءُ على بعضهم.

فنجد الزُّبيدي الإمام اللغوي يكتب كتابه «الاستدراك على سيبويه في كتاب الأبنية»، ونجد الحاكم الإمام المحدث يكتب كتابه «المستدرك على الصحيحين» لا لينتقد البخاري ومسلمًا؛ بل ليدون الأحاديث التي جاءت على شرطهما في التصحيح ولم يذكراها.

والثانى: بمعنى تدارك ما فات، فالدَّرك والإدراك بمعنى اللحاق، يقال: مشيت حتى أدركه (٢)، والمقصود هنا أنّ المستدرك هو من يُشَمِّرُ عن ساعدِ الجد، ويشتغل بالتعويض لما فاته حتى يبلغ درجةَ الماشي من زمنٍ طويلٍ في وقتٍ قصير.

وأكثر الاستعمال الاصطلاحي للاستدراك عند العلماء يتفرع عن المعني الأول، فمشلًا يأتي الاستدراك عند الفقهاء بمعنى إصلاح الخلل الحاصل في القول أو العمل، ومن هذا استدراك النقص الحاصل في الصلاة بسجود السهو، واستدراك

<sup>(</sup>١) تاج العروس للزبيدي (٢٧/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور (١٠/ ٤١٩) مادة «درك»، تاج العروس للزبيدي (٢٧/ ١٤٤) مادة

الصلاة التي بطلت بإعادتها، وهكذا(١)(٢).

والمعنى الذي نقصده في هذا الكتاب هو الثاني أصالةً، أما المعنى الأول فهو بمثابة الشرط له، فالذي يريد أن يستدركَ على نفسِه، ويعوض ما فاته لا بدوأن يُوقِفَ الخطأ، ويصحح المسار، فليس من العقل أن يتسرب من جيبك من المال مثل الذي تُحُصِّلُهُ أو أكثر منه، فتصبح ملومًا محسورًا.

إذن؛ فالاستدراك هو عمليةُ تعويضٍ لما فات بالاجتهادِ فيها هو آت.

وهنا مسألةٌ ذاتُ بالٍ تستحق أن تذكر ويُركَّز عليها، وهي أنَّ ما يفوت الإنسان إما أن يكون في شأن الدنيا أو في شأن الدين.

والشريعةُ جَاءت بحفظِ أمرِ الدنيا كما جاءت بحفظ أمر الدين، ولهذا جعلت «مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ» وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ» (٢)، فرفعت منزلته في الآخرة إلى منزلة المدافعين عن الدين، ومع ذلك فإنَّ فوات الدِّينِ أخطرُ من فوات الدنيا.

ومع أنَّ هذا المعنى مغروسٌ في أغوار كل مسلم إلا أنَّ من اللطائف المؤكدة له أنَّ المستعاذبه في سورة الفلق مذكورٌ بصفةٍ واحدة؛ وهي أنه رب الفلق، والمستعاذ منه ثلاثة أنواع من الآفات؛ وهي الغاسق والنفاثات والحاسد(1)، وأما في سورة الناس فالمستعاذبه مذكورٌ بصفات ثلاث، وهي الرب والملك والإله، والمستعاذ

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقهية الكويتية (٣/ ٢٦٩-٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) وعند النحاة يأتي بمعنى تلافي ما يقع من توهم، فيعرفون الاستدراك بأنه رفع ما يتوهم ثبوته من كلام سابق، أو إثبات ما يتوهم نفيه، مثل قولهم: «زيدٌ شجاع؛ لكنه بخيل»؛ لأن من لوازم الشجاعة الجود والكرم، فلها لم يكن هذا موجودًا استدركنا بالقول: لكنه بخيل. (٣) انظر سنن النسائي، رقم الحديث: (٢٠١٦) صححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) المقصود بشر الغاسق إذا وقب تلك الشرور التي تظهر في الليل من دواب ولصوص وغير ذلك، وشر النفاثات أي شر السواحر اللائي ينفشن في العقد، وشر الحاسد هو ما إذا عمل بها يدفعه إليه الحسد. انظر: المختصر في التفسير ص (٦٠٤).

منه آفةٌ واحدة، وهي وسوسة الشيطان، والفرق بين الموضعين أنَّ الثناءَ على الله في الاستعادة به والدعاء يتقدر بقدر المطلوب، فالمطلوب في السورة الأولى سلامة النفس والبدن، والمطلوب في السورة الثانية سلامة الدين، وهذا تنبيه أن مضرة الدين وإن قلت أعظم من مضار الدنيا وإن عظمت (۱)!.

ولهذا من نزلت به مصيبة أذهبت ماله أو صحته أو شيئًا نفيسًا عنده نجد القرآن الكريم يعالجه بأنَّ ما فاته أمرٌ قدَّره الله عليه سلفًا، والله لا يُقدِّر إلا الخير، يقول الله تعالى: ﴿مَاۤأَصَابَمِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيٓ أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَكِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ لَكَ يَلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا يَقْرَحُواْ بِمَآءَاتَاكُمْ ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴿ وَلَا اللهِ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُواْ بِمَآءَاتَاكُمْ ﴾ [الحديد: ٢٢، ٢٣].

وتأمل الضمير في قوله: ﴿نَّبَرَّأُهَا ﴾ على أيِّ كلمةٍ يعود؟

إن عاد على المصيبة فالمعنى: إنَّ المصيبةَ مُقدرةٌ قبل أن تحصل، فلا تأس على ما فات.

وإن عاد على ﴿أَنفُسِكُمْ ﴾ فالمعنى: إنَّ المصيبةَ مقدرةٌ قبل أن تُخلقَ النفسُ التي قدَّر الله على صاحبها المصيبة (٢).

وإن عاد على ﴿ ٱلْأَرْضِ ﴾ فالمعنى: إن المصيبة واقعةٌ في قدر الله قبل أن يَخلق الأرض التي خلق عليها الإنسان الذي قدّر الله عليه المصيبة.

وهذا التقدير المُبهر لماذا؟ الجواب: ﴿لِّكَيْلَاتَأْسُوْاْعَلَى مَافَاتَكُمْ ﴾، ولا تحزنوا على ما ضاع عليكم!، فوَطِّنُوا أنفسَكم على ذلك، يقول ابن كثير في تأويلها: أي أعلمناكم بسبق كتابتنا للأشياء قبل كونها، وتقديرنا الكائنات قبل

<sup>(</sup>۱) تفسير الفخر الرازي (۱/ ٤٩٠٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (٢٣/ ١٩٥).

وجودها؛ لتعلموا أنَّ ما أصابكم لم يكن ليخطئكم، وما أخطأكم لم يكن ليصيبكم، فلا تأسوا على ما فاتكم، فإنه لو قُدِّرَ شيء لكان(١١).

وذكر بعض المفسرين جواز عود الضمير على جميع ما ذُكر(٢).

لكن هذه اللغة تختلف تمامًا عند فوات شيءٍ من الدِّين؛ فقد روى البخاريُّ ومسلم عن ابن عمر أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «الَّذِي تَفُوتُهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ كَأَنَّهَا وُتِرَ ومسلم عن ابن عمر أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «الَّذِي تَفُوتُهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ كَأَنَّهَا وُتِرَ اللهَ عَنْ الدنيا!. أَهْلَهُ وَمَالَهُ ""؛ أي: كأنها انتزع منه أهله وماله (٤)، وبقي وحده منفردًا في الدنيا!.

فالدنيا مَمَر، والآخرة مقرُّ ومستقر، ولو رأيت في الناس من يُؤْثِرُ خزفًا يفني على ذهبٍ يبقى لاتهمته في عقله، فكيف بما بين الدنيا والآخرة من تفاوت!.

ولهذا يقضي هم فوات الدِّين على هم فوات الدنيا إذا اجتمعا، ولذا بعد أن حصلت الهزيمة لإخواننا الصحابة على يوم أحد بعد أن خالفوا أمر النبي على وفاتت الغنيمة.. أشيع أنَّ النبيَ على قد قتل، وهذه رأس المصائب الدينية، فغطى هذا الهم الثقيل على هم فوات النصر والغنيمة، فلم تبين أنه حيٌّ لم يكترثوا بما فاتهم من ذلك..

قال تعالى: ﴿إِذْ تُصِّعِدُونِ وَلَاتَلُونِ عَلَى أَحَدِوَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمُ وَالْتَلُونِ عَلَى أَحَدِوَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمُ فِي أَخْرَبُكُمْ فَأَثَابَكُمْ عَمَّا بِغِمِ [آل عمران:١٥٣]؛ أي: لما كنتم تبعدون في الأرض هاربين يوم أحد، ولا ينظر أحدٌ منكم لأحد، والرسول على يدعوكم من خلفكم بالثبات، فجازاكم الله على هذا ألمًا وضيقًا بها فاتكم من النصر والغنيمة أولًا، يتبعه ألمٌ وضيقٌ بها شاع بينكم من قتل النبي على ثانيًا.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٨/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عطية (٥/ ٢٦٨)، تفسير البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي (٨/ ٢٢٤)، تفسير الثعالبي (٤/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، رقم الحديث (٥٥٢)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٤٤٨).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على مسلم (١٢٦/٥).

#### لماذا؟!

قال: ﴿لِّكَيْلا تَحْ زَنُواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلَا مَا أَصَابَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٣]؛ أي أنزل بكم ذلك لكي لا تحزنوا على ما فاتكم من النصر والغنيمة، ولا ما أصابكم من قتل وجراح، بعدما علمتم أنَّ النبيَّ عَلَيْهُمْ لم يقتل، حيث هانت عليكم كل مصيبة وألم (١٠)، وبهذا غابت هموم الدنيا في غمرات هموم الدين والآخرة.

وهذا التعامل ليس تزهيدًا للإنسان في مصالحه الدنيوية، كلا؛ ولكنَّ أمرَ الدنيا قريب، وهي تدور على الابتلاء، ومن السهل أن تُعوض، فكم من رجل تعثَّر ثم نهض، وخسر ثم ربح، وفشل ثم نجح، وتقهقر ثم تقدم وأبدع.

يقول الشيخ محمد صالح المنجد بعد أن ذكر مثال غزوة أحد: حدثني أحد التجار أنه نزل إلى تحت الصفر وعلا إلى مئات الملايين أربع مرات في حياته!، فالدنيا تذهب وتجيء (٢).

لكل شيء إذا ضيَّعته عوض وما من الله إن ضيَّعته عِوَض



<sup>(</sup>١) المختصر في التفسير ص (٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: محاضرة له بعنوان: نظرات تربوية في استدراك ما فات، وهي منشورةٌ على الشبكة.

## 

## مآثر من استدرك من الصحابة

هذا المطلب كالتتمة لما قبله؛ لأنك ترى فكرة الاستدراكِ متجسدةً في الرجال، وأُدوِّنُ هنا أربعة نهاذج من أخبار المستدركين، وجعلتها في الصحابة فقط؛ ليُعلم حجم حضور فكرة الاستدراك في الجيل الأول، وسيطرتها على أذهانهم بوضوح وجلاء، لا سيها عند من كان يتألم لتأخر إسلامه، أو لفوات مواطن صالحة عنه، أما أخبار من اتبعهم بإحسان فأذكرها متفرقةً في صفحات هذا الكتاب.

وأستهل النهاذج بأنموذج عمر بن الخطاب المنه ثم أنموذج عكرمة بن أبي جهل النهاذج بأنموذج عدر عندي، وذلك أني لما كنت أقرأ في كتب السيرة بين يدي رمضان عام ١٤٣٨ هـ وأنا بالسودان؛ لإعانتها في فهم القرآن.. كنت أضع عناوين جانبية للمواقف التي أقرؤها، فكتبت أمام هذين الموقفين: فقه الاستدراك، وبقيت المادة تنمو حتى هيأ الله أسباب الكتابة فيها بعد العودة إلى غزة بفضل الله تعالى.

## أما الأنموذج الأول: فأنموذج عمر ها:

فيا ذُكر عنه الله أنه لما أسلم في بيت أخته، وطلب أن يدلوه على مكان النبي النبي الله الله بدار الأرقم مع أصحابه، قصده وأعلن إسلامه، وهناك تفاجأ بوجود أخيه زيد بن الخطاب الله قد سبقه إلى الإسلام، فقال له: أسبقتني إلى الإسلام؟! قال: ما كنت لأستئذنك؛ لقد كنت جبارًا!، فقال عمر الله: ولن تجدني في الإسلام خوارًا!، ثم قال: أُشْهِدُ الله ورسوله وأشهدكم أني ما وقفت موقفًا آذبت فيه مسلمًا إلا وقفت مثله منافعًا عن الدين وأهله؛ لأستدرك ما

#### سبقتموني إليه!.

وبدأت رحلة الاستدراك فورًا؛ فإنه حدَّثَ عن نفسه لما سأله ابن عباس: لأي شيء سُمِّيت الفاروق؟ قال: قلت حين أسلمت: يا رسول الله، ألسنا على الحق إن متنا وإن حيينا؟ قال: «بلي، والذي نفسي بيده إنكم على الحق وإن متم وإن حييتم»، قال: قلت: ففيم الاختفاء؟ والذي بعثك بالحق لنخرجن، فأخرجنا في صَفِّين، حمزة في أحدهما، وأنا في الآخر، حتى دخلنا المسجد، قال: فنظرت إلَّ قريشٌ وإلى حمزة، فأصابتهم كآبة لم يصبهم مثلها، فسماني رسول الله على الفاروق

يقول صهيب بن سنان الرومي ، يلخص الأثر المبهر الذي سبَّه إسلام عمر ١٤٠٤ لما أسلم عمر ظهر الإسلام، ودُعِيَ إليه علانية، وجلسنا حول البيت حِلَقًا، وطُفنا بالبيت، وانتصفنا ممن غلظ علينا، ورددنا عليه بعض ما يأتي به(١٠).

هذا وعمر الله يوم ذلك سبعٌ وعشرون سنة فقط، وقد أسلم في السنة السادسة من البَعثة (٢)، فأراد أن يستدرك ما فاته بسبب تأخر إسلامه، حتى فعل أفعالًا جعلته كمن أسلم من أول يوم.

ولما كان يوم الحديبية، وتم الصلح بشروطٍ ظاهرها الإجحاف بالمسلمين قال عمر هذ: يَا رَسُولَ الله، أَلَسْنَا عَلَى الْحَقِّ وَهُمْ عَلَى الْبَاطِل؟! فَقَالَ: "بَلَى"، فَقَالَ: أَلَيْسَ قَتْلَانَا فِي الْجُنَّةِ وَقَتْلا هُمْ فِي النَّارِ؟! قَالَ: «بَلِّي»، قَالَ: فَعَلَامَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا، أَنْرْجِعُ وَلَّمَا يَحْكُم الله بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ! فَقَالَ: «يَا ابْنَ الْخُطَّابِ إِنِّي رَسُولُ الله وَلَنْ يُضَيِّعَنِي الله أَبَدًا»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الرحيق المختوم للمباركفوري ص (٨١).

<sup>(</sup>٢) مختصر سيرة الرسول لعبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ص (١١٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٣١٨٢)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٤٧٣٣).

إن مقولة عمر ﴿: ﴿فَعَلَامَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا ﴾ التي تعد اليوم من مفاخر الأقوال لما خرجت في ثوب يشبه الاعتراض جعل عمر ﴿ يندم على ما صدر منه ندمًا شديدًا ، وقال بما يؤكد سيطرة عقلية الاستدراك على ذهنه: فعملت لذلك أعالاً ، ما زلت أتصدقُ وأصومُ وأصلي وأُعتِقُ من الذي صنعت يومئذ ؛ مخافة كلامي الذي تكلمت به ، حتى رجوت أن يكون خيراً (١٠٠).

وهذا يعني أن من فروع فقه الاستدراك أن يستحدث الإنسان في جدول تعبُّدِه أعهالًا مشروعة لم يكن من عادته أن يفعلها، أو يزيد على المقدار الذي اعتاده من قبل.

## وأما الأنموذج الثاني: فأنموذج عكرمة بن أبي جهل هي:

وعكرمة السلم متأخرًا يوم فتح مكة، وإذا كان عمر الله قد اشتد في الاستدراك على نفسه وقد أسلم أوائل البَعثة فكيف بمن أسلم بعد الفتح والله يقول: ﴿لَا يَسْتَوَى مِن كُرُمِّنَ أَنفَقُ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِوقَتَلَ أُولَيْكِ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِن بَعْدُ وَقَتَلَ أُولَيْكِ كَأَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِن بَعْدُ وَقَتَلُ أُولَيْكِ كَأَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَتَلُ أُولَيْكِ كَأَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ الله المُعالِم الله النفسيَّةِ التي وقتَتُلُواْ وَكُلُّ وَعَدَاللهُ النفسيَّةِ التي كان عليها عكرمة الله يجده منشغلًا طيلة حياتِهِ في الإسلام بالاستدراك على نفسه.

## ولنبدأ بعد هذه التوطئة من أول القصة فنقول:

كان عكرمة هم من رؤوس الكفر والغلاة فيه، ولما مات أبوجهل ولي مكانه سيادة بني مخزوم، وكان من أشد الناس على المسلمين، حتى إنه «لَّا كَانَ يَوْمُ فَتْحِ مَكَّةَ أَمَّنَ رَسُولُ الله ﷺ النَّاسَ إِلَّا أَرْبَعَةَ نَفَرٍ وَامْرَ أَتَيْنِ وَقَالَ: «اقْتُلُوهُمْ

<sup>(</sup>١) الرحيق المختوم للمباركفوري ص (٣٠٩).

وَإِنْ وَجَدْمُتُوهُمْ مُتَعَلِّقِينَ بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ»(۱)، وعدَّدهم وبدأ بتسمية عِكْرِمَةَ بْنِ أَبِي جَهْل؛ وذلك لأنهم كانوا يُمَثِّلُون أركان النظام القديم الذي تولى محاربة الدين وقهر المسلمين.

لكن زوجته سعت عند النبي الله عنه النبي الله عنه الله عنه اليمن، وكان قد فرَّ إليها، فلم جاء قام له النبي على محييًا وقال: مرحبًا بالراكب المهاجر، فقال: ما أقول يا نبي الله؟ قال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، قال: ثم ماذا؟ قال: تقول: اللهم إني أشهدك أني مهاجرٌ مجاهد، ففعل..

ثم قال النبي على الله ما أنت سائلي شيئًا أعطيه أحدًا من الناس إلا أعطيتك، فقال: أما إني لا أسألك مالاً؛ إني أكثر قريش مالاً، ولكن أسألك أن تستغفر لي(٢).

ثم قال: يَا رَسُولَ الله، وَالله لاَ أَتْرُكُ مَقَامًا قُمْتُهُ لأَصُدَّبِهِ عَنْ سَبِيلِ الله إِلاَّ قُمْتُهُ مِثْلَهُ فِي سَبِيلِ الله، وَلاَ أَتْرُكُ نَفَقَةً أَصُدُّ بِهَا عَنْ سَبِيلِ الله إِلاَّ أَنْفَقْتُ مِثْلَهَا فِي سَبِيلِ الله!..

فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْيَرْمُوكِ نَزَلَ فَتَرَجَّلَ، فَقَاتَلَ قِتَالاً شَدِيدًا، فَقُتِلَ، فَوُجِدَ بِهِ بِضْعُ وَصَرْبَةٍ وَرَمْيَةٍ (٣٠].

وقد ورد أنه لما ترجل الله قال له خالد بن الوليد الله على المتعلى فإنَّ قتلَكَ على المسلمين شديد، فقال: خلِّ عني يا خالد؛ فإنه قد كان لك مع رسول الله على سابقة، وإني وأبي كُنَّا من أشد الناس على رسول الله على فمشى حتى قتل (٤٠)!.

<sup>(</sup>١) سنن النسائي، رقم الحديث: (٤٠٧٨) صححه الألباني، وفي بقية الحديث ما يحسن الوقوف عليه، فانظره إن سرَّك أن يبسط لك في علمك.

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لأبن عساكر (١١ / ٥٣).

<sup>(</sup>٣) مصنف بن أبي شيبة (١٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق لابن عساكر (٤١/ ٦٩).

أرأيت كلام الرجل وفقهه!

تلك والله هي قصة الاستدراك!.

على قصته ١ وقصة عمر ١ قامت فكرة هذا الكتاب!.

إنَّ الرجلَ يقرر خطته باختصار، ويقول ما مفاده:

كل موقف وقفته ضد المسلمين سأقف مثله ضد الكفار، وقد رأيت شدّته الآن على الكفار بعد الذي أشرتُ إليه من شدته على المسلمين، وهو الذي اشتد أيضًا على المرتدين لما استعمله أبو بكر الصديق الله قائدًا على جيش المسلمين في معارك عان حين ارتدوا، فقاتلهم حتى أظفره الله بهم، ثم شد النفير فيما بعد إلى الشام واستشهد(۱).

وكل درهم أنفقته في حرب المسلمين سأنفق مثله في سبيل الله!، فلو كان قد أنفق طيلة حياته في الكفر ما يعادل مائة ألف درهم فرضًا.. فإنه سينفق مثلها في مدة معدودة؛ تعويضًا لما فاته من الخيرات، كأنه كان قد أسلم وأخذ في النفقة من أول البَعثة النبوية في مكة!.

بل جاء عند ابن عساكر أنه قال: «فوالله لئن طالت بي حياة لأضعفَنَّ ذلك كلَّه»(٢)، وقال: «أما والله يا رسول الله لا أدع نفقة كنت أنفقها في صدعن سبيل الله إلا أنفقت ضعفها في سبيل الله، ولا قتالًا كنت أقاتل في صدعن سبيل الله إلا أبليت ضعفه في سبيل الله»(٣)، فالمواقف مضاعفة، والنفقات مضاعفة.

وبالجملة فقد كان محمود البلاء في الإسلام كما قال الشافعي الهانعي

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر (١/٤١ ٥-٥٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لابن عساكر (١ ٤ / ٥٣).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (١١ / ٦٤).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٣٢٤).

## وأما الأنموذج الثالث: فأنموذج أنس بن النضر ،

ونترك المجال لابن أحيه أنس بن مالك الله يتحدث بنفسه عن خطة عمه في الاستدراك فيقول كما عند البخاري في صحيحه:

غَابَ عَمِّي أَنَس بْنُ النَّضْرِ عَنْ قِتَالِ بَدْرٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله غِبْتُ عِن أَوَّلِ قِتَالٍ قَاتَلْتَ اللهُ مَا أَصْنَعُ!.

فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ أُحُدٍ وَانْكَشَفَ المُسْلِمُونَ قَالَ: اللهمَّ إِنِّي أَعْتَذِرُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هَوُ لَاءِ- يَعْنِي أَصْحَابَهُ-، وَأَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هَوُ لَاءِ- يَعْنِي المُشْرِكِينَ-، ثُمَّ تَقَدَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُ سَعْدُ بْنُ مُعَاذٍ فَقَالَ: يَا سَعْدُ بْنَ مُعَاذٍ، الجُنَّةَ وَرَبِّ النَّضْرِ، إِنِّي أَجِدُ رِيحَهَا مِنْ دُونِ أُحُدٍ!، قَالَ سَعْدٌ: فَهَا اسْتَطَعْتُ يَا رَسُولَ الله مَا صَنَعَ.

قَالَ أَنْس: فَوَجَدْنَا بِهِ بِضْعًا وَثَمَانِينَ ضَرْبَةً بِالسَّيْفِ أَوْ طَعْنَةً بِرُمْحٍ أَوْ رَمْيَةً بِسَهْمٍ، وَوَجَدْنَاهُ قَدْ قُتِلَ وَقَدْ مَثَّلَ بِهِ الْمُشْرِكُونَ فَمَا عَرَفَهُ أَحَدٌ إِلَّا أُخْتُهُ بِبَنَانِهِ!.

قَالَ أَنس: كُنَّا نُرَى أَوْ نَظُنُّ أَنَّ هَذِهِ الْآيَةَ نَزَلَتْ فِيهِ وَفِي أَشْبَاهِهِ: ﴿مِّنَّ لَمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُولُ مَا عَهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ ... ﴾ إِلَى آخِرِ الْآية (''.

إِنَّ قولَه: «غِبْتُ عن أَوَّلِ قِتَالٍ قَاتَلْتَ المُشْرِكِينَ، لَئِنِ اللهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ المُشْرِكِينَ لَيْنِ اللهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ المُشْرِكِينَ لَيْنِ اللهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ المُشْرِكِينَ لَيَرَيَنَ اللهُ مَا أَصْنَعُ» لكافٍ في إدراك خطة الرجل في الاستدراك؛ إنه يريد أن ينجز في معركة واحدة ما فاته في الأخرى، فيصبح وكأنه مشاركٌ في المعركتين، فيفوز بأجرين.

وما نواه ظاهرٌ جدًّا في أدائه؛ فإنَّ عددَ الضربات والطعنات والرميات التي أصابته تنبيك كم تحامل على نفسه، وشق صفوف المشركين حتى بلغ دون أُحُد، حتى إنهم ليُمَثُلُون بجثته حنقًا وغيظًا من شدة ما أَعْمَلَ فيهم قتلًا وجرحًا!.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٨٠٥).

وسبحان الله؛ فإنَّ الدورَ الذي قام به من استحثاث المسلمين واستفزازهم لمُنازلَةِ المشركين من جديدٍ يجعله كمن استدرك على نفسه وقعاتٍ كثيرة؛ فإنه أنقذ المسلمين من كارثة كادت تودى بهم.

## وأما الأنموذج الرابع: فأنموذج خالد بن الوليد هي:

فإنه أسلم بعد البَعثة بعشرين عامًا تقريبًا، وذلك في شهر صفر من سنة ٨ هـ قبل فتح مكة بعدة أشهر، مما يعني أنه تأخر في إسلامه.

وفي تتبعي للحالة النفسية للرجل تجد أنه يعظم رجال السابقة في الإسلام، وأنه كان متأثرًا أنه تأخر في إعلان الإسلام، ويظهر هذا جليًّا في قصة إسلامه، فإنه لما قرر الإسلام في قصة لطيفة قصد المدينة النبوية، وفي الطريق التقى بعمرو بن العاص، وكان قد ذهب يعلن إسلامه هو الآخر..

لعلك تشعر الآن بتنهيدته وهو يقول: فحتى متى!.

وبدأت مسيرة الاستدراك، فقد أنقذ جيش المسلمين يوم مؤتة في أفضل السحاب عسكري في التاريخ طالته يداي، وشهد فتح مكة وحُنينًا، وقاد معارك اليامة ضد أهل الردة، وقضى على مسيلمة الكذاب، وغزا العراق وفتحه، ثم اخترق الصحراء من العراق إلى الشام في رحلة فيها من الجرأة والمخاطرة ما يأخذ

<sup>(</sup>١) استقام المُنْسِمَ؛ أي: تَبَينَّ الطريق، والأصلُ فيه مَنْسها خُفِّ البعيرِ، بهما يُسْتَبَانُ أَثَرُ البعيرِ. انظر: غريب الحديث لابن الجوزي (٢/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، رقم الحديث: (١٧٧٧٧). وقد حسنه شعيب الأرنؤوط.

بالعقول، بخطة بارعة، ووصل في خمس ليال فقط، وحاصر دمشق وفتحها هو وأبو عبيدة بن الجراح، وخاض جملةً من المعارك الفاصلة حتى فتح الله على يديه. فأي رجل هذا الذي يُسلم متأخرًا، ثم يحوز أجر من أسلم من فارس والروم أعظم ممالك الدنيا آنذاك، وقد مثَّل رأس القادة الذين فتحوهما!.

وما عاش في الإسلام إلا ثلاثة عشر عامًا، وقد قتل جماعة من الأبطال، ثم مات أخيرًا على فراشه، فلا قرت أعين الجبناء، وتوفي بحمص سنة ٢١ هـ، وقد عاش ستين سنة، ولم يبق في جسده قيد شبر إلا وعليه طابع الشهداء(١)!.

وقل قريبًا من هذا في حق عمرو بن العاص ها؛ فإنه فاتح قطعة من الشام وفلسطين، وصاحب المقامات المحمودة، وهو القائل: ما عدل بي رسول الله على وبخالد منذ أسلمنا أحدًا من أصحابه في حربه (٢)!.

وتولى أمر مصر، وكانت ولاية مصر تعدل الخلافة، وحسنت سيرتُهُ في الناس، حتى دخل أكثر أهل مصر في دين الله أفواجًا.

وعقب تسجيل هذه المواقف التي تستفزُّ النفوسَ أسألك: ألا تسعى أن تكون واحدًا من أولئك الشجعان الذين سبق لهم أن أخطئوا وقصروا أو تكاسلوا وتأخروا ثم استدركوا على أنفسهم، وصاروا أئمة في الناس، ينصرون الله ورسوله، ويقيمون للإسلام كلمةً وصرحًا، حتى تكون ممن عَمَّهُ قولُ نبيًنا عَيِّهُ: «لَا يَزَالُ الله يغرسُ في هَذَا الدِّينِ غَرْسًا يَسْتَعْمِلُهُمْ فِي طَاعَتِهِ» (٢٠)! حسنه الألباني.

إنَّ الربَّ الكريمَ الذي فتح للأولين يمكن أن يفتح للآخرين، وفضل الله واسع، وإذا أعطى الله أدهش، فانطلق يا هُمَام وتحرك، واستدرك على نفسك، وأحسن الظن بربك، وإنَّ الله ذو الفضل العظيم.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٣٦٦–٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للذهبي (٣/ ٦٦).

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٨).

## المطلب الثالث

## وأنذرهم يوم الحسرة

لو تنقلت بخيالك في مشاهد القيامة واستشعرت بعقلك ثم بقلبك أنَّ فرصةً الاستزادة من حسنة واحدة فقط قد انتهت، الاستزادة من حسنة واحدة فقط قد انتهت، ثم رأيت فلانًا الذي تعرفه وتعايشه قد سبقك إلى الله، واستحق الدرجات العلى، وأنت بعد ما تزال في الحرج أو في الدرجات الدُّنَى لشعرت بضغط الحسرة عليك حتى إنك لتكاد تختنق.

يا الله، ماذا أفعل وقد انتهى كل شيء!.

يا رب، هل إلى خروجٍ من سبيل!.

إنَّ هذا الشعورَ الصعبَ قد طلب الله تعالى إلى نبيه ﷺ أن ينذر الناس بخصوصه، فقال تعالى: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْخُسْرَةِ إِذْقُضِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [مريم: ٣٩].

إن شدة التحسر تصبح سمتًا عامًّا لأكثر أهل الموقف، حتى إنَّ يوم القيامة لكأنه مُمَّخُضُ خالصٌ للحسرة، ولهذا سمي بيوم الحسرة؛ لأنَّهَا الغالبةُ البارزةُ على الوجوه، فأهل النار يتحسرون على نبذ الإسلام أو التباطؤ في التوبة من العصيان، وأهل الجنة يتحسرون على فوات فرصة الارتقاء في رضوان الله وفي درجات الجنة مع توفر الفرصة لهم، فغالب الناس يتحسرون وإن اختلفت درجات هذا التحسر.

يقول الشيخ محمد راتب النابلسي: هذه الآية تؤكد أنَّ الذي لم يعرف ربه جيدًا في الدنيا سوف يواجه حالةً نفسيَّةً لا تُوصف، عبَّر الله عنها بكلمةٍ واحدة هي الحسرة؛ لأنها سمت أكثر الخلق، نسأل الله أن ينجينا منها. ومن البشائر الكبرى أنك ما زلت في الدنيا، وأن الأمر لم ينقض بعد، ويمكنك أن تستدرك، أما إذا خرجت الروح وصرت في القيامة فإن حالك كمن ارتكب جريمة استحق عليها الإعدام، وصُدِّق الحكم، وسيق للتنفيذ، فإن بكاءه وضحكه وهو يصعد لدرجات المشنقة سيَّان.

فكيف لو وصل هذا التحسر إلى منتهاه، عندما ينقضي الأمرُ، ويموت الموت، ويدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النارِ النارِ..

فقد أخرج البخساري ومسلمٌ عن أي سعيد الخدري ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَنَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وفي رواية الترمذي: «فَلَوْ أَنَّ أَحَدًا مَاتَ فَرَحًا لَمَاتَ أَهْلُ الجُنَّةِ، وَلَوْ أَنَّ أَحَدًا مَاتَ خُوْنًا لَمَاتَ أَهْلُ النَّارِ»(٣).

ولهذا أصدح فيك أن استدرك نفسك وأمرك، قبل ﴿أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَحَسَرَقَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾[الزمر:٥٦].

يا حسرتا على فوات الأعهار، وضياع الليل والنهار، يا حسرتا على ثلاثين عامًا، أو أربعين أو خمسين أو ستين عامًا، والزمن قد مضى، والعمر قد انقضى.

<sup>(</sup>١) أي يرفعون رؤوسهم ويمدون أعناقهم. انظر: فتح الباري لابن حجر (١١/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٤٧٣٠)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢٥٥٨). وهذه الزيادة ضعفها الألباني.

يا حسرتا على سهر طال في معصية، ونهار انقضي في غفلة.

يا دسرتا على صلاةٍ أضعتها، وأوراد نسيتها، ومقامات رفيعة كنت تطمح أن تبلغها لكن قصرت عنها.

يا دسرتا على حُرماتٍ انتهكتها، وأعراض خدشتها، وأوامر تركتها، ونواهٍ اقتحمتها، وخطايا تلذذت ما وضيَّعت ما ما وراءها.

يا دسرتا على صدقات كنت تتخذ بها إلى ذي العرش سبيلًا، لكنك بخلت.

يا دسرتا على قُدُرات ومهارات منحك الله إياها كنت تقدر أن تنصر الإسلام بها بإمامة في جانب الجهاد أو السياسة أو الاقتصاد أو الإعلام، لكنك انشغلت بنفسك عن دعوة ربك، فويلٌ لذوي المواهب والقدرات من فروض الكفايات!.

يا دسرتا على لسانٍ ما رطَّبته بذكر الله، وتلاوة كتاب الله، أشغلتك عنه دنيا تغمسك في الهموم والأحزان، وألهتك عن أن تُكوِّن لنفسك رصيدًا في جنة الله جل جلاله، أو أن تهيئ ذخيرةً تنفعك إذا وقفت بين يديه.

يا دسوتا على ليل مر سريعًا ما تمتعت فيه بلذاذة التهجد، ومناجاة الله والبكاء من خشية الله، وربع اعتذرت لنفسك وبررت لها بأنك تفعل كذا وكذا من الخيرات، فالناس قد سبقتك إلى العليم الخبير وأنت منشغلٌ بالتسويغ والتبرير.

يا دسرتا على نعم تنهمر عليك لم تشكر ربك عليها، وعلى أقدار حكيمة أتعبت نفسك بالتسخط عليها.

يا دسرتا على أصحاب صلحاء كنت تعلو عندالله بهم لكنك هجرتهم ولم تصغ لهم، يا حسرتا على أصدقاء أشقياء عرفت أنك تذل وتهلك بسببهم لكنك تشبثت بهم.

يا حسرتا على باطلٍ اتبعته وحقِّ عاديته.

يا حسرتا على يوم يُكشف فيه الديوان بزلات اللسان وخطيئات الجنان.

يا دسرتا على عقلٍ لم تتفكر به في مخلوقات الله، وعلى قلبٍ لم تتأثر به من آيات الله.

يا حسرتا على أيام وليالٍ وددت أن لو قمت فيها بالذل بين يديه، تقول: اللهم إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا، لكنك غفلت وتكاسلت.

إنها حسرة وأي حسرة التي يعانيها الغافل عن الله وكتابه وخَلقِه، وعن وقت السَّحَر الذي ينزل ربنا الله فيه، الذي كان الصالحون يرجون الموت وما يربطهم بالدنيا إلا ساعات السَّحَر، تلك التي تطيب فيها القلوب، وتلتذ فيها الأفئدة.

إنها حسرةٌ وأي حسرة يوم أن يمنحك ربك فرصة المواسم الفاضلة؛ كرمضان والعشر الأوائل من ذي الحجة، أو الأماكن الفاضلة؛ كمكة والمدينة وبيت المقدس وأرض الرباط، ثم لا تبلغ المنزل الأعلى والمنصب الأسمى في جنة الله جل جلاله.

عارٌ والله ثم عارٌ على رجل أعطاه الله موجبات فضله ورحمته وخرج من الدنيا صفر اليدين من رحمة الله وفضله، قد أخذته دوامة الحياة، وقطعت به الدنيا مرحلة بعد مرحلة، حتى خرجت روحه قبل أن يعرف مولاه حق المعرفة، أو يقدره حقَّ قدره.

أي حسرة تنزل بالإنسان وهو يرى بعض الذي عاشوا معه يُؤتى لهم بالركائب والنجائب عند القبور ليكونوا من وفد الرحمن الذين يخفف عنهم عناء يوم القيامة دون أن يكون معهم! وهو يرى صاحبه فلانًا يفوز بعليين، وذاك يُبشر بالفردوس الأعلى وهو ما زال يتجرع آثار ثقل الطين، ووحل المعصية، تؤزه صورة، وتسيطر عليه شهوة، وهل ينفع عند ذاك ندمٌ أو دموع!.

فكيف بك إذا فاز الأبرار وخبت، وحضر المتقون وغبت، وتقدم الصالحون وأخرت، فهلا استدركت على نفسك اليوم قبل أن ينقضي الأمر وتفوت

الفرصة؟!.

ما الذي يجعلك ترضى بحياة الكسل وأنت تعلم أن المصير إنها هو ليوم يكون أعلى رجاء للكافر فيه أن يهلك، حتى إنه ليدعو ثبورًا، ويقول: يا مالك ليقض علينا ربك، وقد كانت السلامة أهم مطلب له في ساحة الدنيا!، فأعتق نفسك اليوم من عذاب ربك، وضع قدمك في الجنة بوضع قدمك في الأعمال المفضية إليها، قبل أن تضيع في عرصات القيامة.

إنَّ الجرعة الإيهانية التربوية -يا أيها المبارك- مهمةٌ لمن رام الاستدراك على نفسه، فإنها بمثابة المادة الدافعة التي تؤزك إلى المعالي أزًّا، وأمارة العقل عندك أن تتفاعل معها، فإن كنت مدبرًا فتب وأقبل، وإن كنت مقبلًا فاثبت وأكثر؛ لئلا تكون ممن قصدهم ابن الجوزي بقوله:

تأملت في الخلق وإذا هم في حالة عجيبة، يكاد يُقطَعُ معها بفساد العقل، وذلك أن الإنسان يسمع المواعظ وتُذكر له الآخرة فيعلم صدق القائل، فيبكي وينزعج على تفريطه، ويعزم على الاستدراك، ثم يتراخى عمله بمقتضى ما عزم عليه، فإذا قيل له: أتشك فيها وُعِدت به؟، قال: لا والله، فيقال: له فاعمل، فينوي ذلك، ثم يتوقف عن العمل (١)!.

صديق قال لي: رأيت الشمس في المنام تخرج من المغرب، فاضطربت الأرض، وهُرع الناس إلى الطرقات يَئِنُّون ويبكون ويصر خون، وانطلقوا إلى المساجد يتوبون ويدعون الله أن يغفر لهم، ويتوب عليهم، وهم يعلمون أنَّ بابَ التوبة قد أوصد، لكن لا يملكون إلا ذلك!.

ولذلك أعيد عليك الآية الواعظة: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحُمْرَةِ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمْرُوهُمْ فِي عَفْلَةٍ وَهُمْ

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر لابن الجوزي ص (١١٨).

لَائُؤُمِنُونَ﴾، فاستدرك الآن على نفسك، وأقبل على ربك، وابك على خطيئتك وما ضاع من عمرك، قبل أن يأتي يومٌ تنتهي الأعمال إليه، ويتعذر الاستدراك فيه، وما أحسن قول الشاعر إذ شاركنا الفكرة فهتف قائلًا:

تَفِيْضُ عُيُوْنِيْ بِالدُّمُ وَ السَّواكِبِ عَلَى العُمْرِ إِذْ ولَّى وَحَانَ انْقِضَ اقُهُ عَلَى العُمْرِ إِذْ ولَّى وَحَانَ انْقِضَ اقُهُ عَلى غُصرَرِ الأيامِ لَمَّ ا تَصَرَّمَ تُ عَلى زَهَرَاتِ العَيْشِ لَمَّ ا تَسَاقَطَتْ عَلى أَشْرَفِ الأوْق اتِ لَمَّ ا عُبِنْتُهَا عَلى أَنْفَسِ الساعَاتِ لَمَا أَضَعْتها عَلى صَرْفِيَ الأيامَ في غَيْرِ طَائِلٍ عَلى صَرْفِيَ الأيامَ في غَيْرِ طَائِلٍ عَلى مَا تَوَلَّى مِنْ زَمَإِن قَضَيْتُ لَهُ عَلَى مَا تَوَلَّى مِنْ زَمَإِن قَضَيْتُ لَهُ وَأَنْتِ النَّقَ رُتُهَا عَلَى صُحْفٍ مَشْحُوْنَ قِ بِمَ اتْقِمِ عَلَى صَحْفٍ مَشْحُوْنَ قِ بِمَ الْقَمْ مُنْ الدَّهُ وَالنَّ وَالنَّقِ النَّقَ الْقَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَا تَقِلَ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ هُونَ اللَّهُ هُونَ قَلَيْ الْتَهُرْتُهَا عَلَى كَمْ ذُنُوبٍ كَمْ عُيُوبُ وَلِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهَ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهَ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهِ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهِ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهُ وَإِت كَانَتِ النَّقُسُ أَقْدَمَتْ عَلَى عَلَى شَهِ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى شَهِ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى عَلَى شَهِ وَإِت كَانَتِ النَّقَسُ أَقْدَمَتْ عَلَى عَلَى شَهُ وَإِت كَانَتِ النَّقِ النَّقِ النَّقِ النَّهُ الْمَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْسَاقِ الْمَاتِ النَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ الْمَاتُ وَالْتِ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتُ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمُاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمُونِ الْمَاتِ الْمُلْوَاتِ الْمَاتِ ا

وَمَا لِيَ لا أَبكِ عَلى خَيْ رِ ذَاهِب الْمَالِ مَغْ سرُوْدٍ وَأَعْمَ اللّ نَاكِب وَأَصْبَحْتُ مِنْهَا رَهْنَ شُؤْمِ الْمَكَاسِب بِيْحِ الْأَمانِ فَيْ وَالظُّنوْنِ الْكَوَاذِب بِيْحِ الْأَمانِ فِي وَالظُّنوْنِ الْكَوَاذِب بَلْسُواقِ غَبْ نِ يَيْنَ لَاهٍ وَلاَعِب وَقَضَيْتُهَا فَ فِي غَفْلَة وَمَعَ اطِب وَقَضَيْتُهَا فَ فِي غَفْلَة وَمَعَ اطِب وَقَضَيْتُهَا فَ فَيْ فَيْ فَضْ لِ وَوَاجِب وَوَاجِب وَرَجَيْتُهُ فِي غَيْس رِحَ قَ وَصَائِب وَرَجَيْتُهُ فِي غَيْس رِحَ قَ وَصَائِب لَوَ وَرَجَيْتُهُ فِي غَيْس رِحَ قَ وَصَائِب لَوَ وَرَجَيْتُهُ فِي غَيْس رِحَ قَ وَصَائِب لَيْ الْمَطَالِب لَيْ عَلَيْهَا مِنْ شَرِيْفِ الْمَطَالِب وَبُ مَنْ مَثَالِب وَوَاجِب وَجُ سَرِع وَ وَاجْ بِ فَيْهَا مِنْ شَرِيْفِ الْمَطَالِب وَوَاجِب وَبَيْ الْمَطَالِب وَوَاجِب وَبَيْ الْمَطَالِب وَوَاجِب وَرَجَيْ وَعَلَيْ الْمَطَالِب وَوَاجِب وَبَيْ الْمَالِب وَمَا أَنْ مُ مُوسِمً اللّلرَّغَائِب وَقَالِب وَقَالِب وَلَيْ الْمَوَاقِب وَسَيْئِة مَخْشِيَّ فِ مُسْتَحَتُ وَغَالِب إِلَّا الْمَطَالِب عَلْمُ عَلَيْهَا بِطَلْب عِ مُسْتَحَتُ وَغَالِب إِلَا عَمْ الْسِكُونَ وَعَلْمُ عَلَيْهَا بِطَلْب عِ مُسْتَحَتُ وَغَالِب إِلَا عَلْمُ الْسِلِهُ عَلْمُ الْمِنْ وَعَلْ الْمَوْلِ الْمَوْلِ الْمَالِ الْمُنْ الْمَوْلِ الْمَالِ الْمُنْ الْمَوْلُونِ وَالْمِنْ عَلَى الْمَوْلُونِ وَلَوْنَ الْمُولِ الْمَالُونِ وَلَا الْمِلْمُ الْمُنْ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمُنْ الْمَوْلُونِ الْمُؤْلِ وَلَوْلُونِ وَلَا الْمُنْ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمِلْمُ الْمُنْ الْمُعْلِي الْمَوْلِ الْمَلْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِقُ الْمِلْمُ الْمُنْ الْ

## وأخيرًا:

من قصَّر في العمل ابتلاه الله بالحسرات والهموم في الدنيا قبل الآخرة، فاشتر طيب النفس اليوم بِقِلَةِ الكسل وكثرة العمل، والله يتولاك ويرعاك.

<sup>(</sup>١) مفتاح الأفكار للتأهب لدار القرار لعبد العزيز السلمان (٣/ ٩٤).

## المبحث الثاني

## مجالات الاستدراك، وعناية الشريعة به

تولى هذا المبحثُ بيانَ طرفٍ من عناية الشريعة بالاستدراك، وتطبيق الفكرة في الجانب التعبدي والفقهي والعلمي، مع إيهاني العميق بأنَّ الاستدراكَ ينبغي أن يحضر وبقوة بالغة حتى يصبح ثقافةً لنا في هذه المرحلة الحرجة من حياة أمتنا، وذلك في الجوانب الفكرية والجهادية والأمنية والسياسية والاجتهاعية والاقتصادية والإعلامية والصحية والعلمية التخصصية، بل قد يكون بعض ذلك أولى من بعض ما نُسَجِّلُهُ هنا؛ لفضل العمل العام على التعبد الخاص، ولكني أضع هنا أصل الفكرة، وينطلق الباحثون أصحابُ الأقلام إلى طرق الجوانب المذكورة وغيرها بشيءٍ من البسط والتفصيل في مؤلفاتٍ مفردةٍ لذلك، ليكون هذا الكتاب هاتف التذكير، والله ولي التدبير.

وهذه التوطئة تستلزم أن أجعل مطالب هذا المبحث أربعة: الأول لعناية الشريعة بالاستدراك، والثاني للاستدراك في الجانب التعبدي، والثالث في الجانب الفقهي، والرابع في الجانب العلمي، وإليك بيان ذلك:

# © المطلب الأول عناية الشريعة بالاستدراك

لا بد أن يُعلم أولًا أنَّ الاستدراكَ من الأمور التي لا يُطلب لصحتها نص؛ لأنها من الأمور الجِبِلِّيَّةِ التي فطر الله الناس عليها، ولهذا يمكن الاستفادة فيه من التجارب الناجحة ولو لكافر أو فاجر.

استحضر مثلًا الوضع المالي المتردي للأمة المسلمة، ثم انظر لتجربة الصين مثلًا التي كانت دولة متخلفة اقتصاديًا، وبدأت تستدرك على نفسها من العام ١٩٧٩م، في خطة محكمة انتهت بأن الصين في العام ٢٠٠٠م كان ما تُدخِلُهُ من مال في يوم يساوي ما كانت تُدخله آنذاك في سنة!، واليوم هي من القوى العالمية التي باتت تشكل خطرًا اقتصاديًا على أمريكا خاصة والغرب عامة، فيمكن لنا أن نستفيد من خطتهم في مسيرة استدراكهم، ولا يمنع من ذلك مانعٌ شرعي، ولا عيبٌ عرفي.

وبعد هذا التنويه أذكر ثلاثة أدلة تنبيك بعناية الشريعة بالاستدراك.

## أما الأول:

فقول الله تعالى : ﴿وَهُواَلَّذِي جَعَلَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَخِلْفَ ةَلِّمَنْ أَرَادَأَن يَذَّكَّرَأُوۤ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرفان:٦٢].

قال ابن كثير: أي جعلها يتعاقبان؛ توقيتًا لعبادة عباده له، فمن فاته عملٌ في الليل استدركه في الليل..

وورد مثل هذا التفسير عن ابن عباس وعكرمة وسعيد بن جبير ، وذكره

البخاري في صحيحه(١)..

## وهذا المعنى رأيته حاضرًا في عظةٍ حسنةٍ سطرها الغزالي قال فيها:

من رأى نفسه متوفرًا على الخير جميع نهاره كانت بشارة له، فليشكر الله على توفيقه وتسديده، وإن تكن الأخرى فالليل خلفة النهار، فليعزم على تلافي ما سبق من تفريطه، وليشتغل بتدارك تقصيره، وليحضر في قلبه أنَّ نهارَ العمر له آخر تغرب فيه شمس الحياة، فلا يكون لها بعدها طلوع، وعند ذلك يُغلق باب التدارك والاعتذار، فليس العمر إلا أيامًا تنقضي جملتها بانقضاء آحادها(٣).

## والثاني:

ما أخرج مسلم في صحيحه عن أبي هُرَيْرة هُ أَنَّ فُقَرَاءَ اللَّهَاجِرِينَ أَتُوْا رَسُولَ اللهِ عَيْقٌ فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ اللَّقِيمِ، فَقَالَ: «وَمَا اللهِ عَيْقٌ فَقَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصُومُ، وَيَتَصَدَّقُوونَ وَلاَ نَتَصَدَّقُ، وَلَكَ قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصُومُ، وَيَتَصَدَّقُ وَلَا نَتَصَدَّقُ، وَلَا نَتَصَدَّقُ وَلَا نَتَصَدَّقُ، وَيَعْتِقُونَ وَلاَ نُعْتِقُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ : «أَفَلا أُعَلِّمُكُمْ شَيْئًا تُدْرِكُونَ بِهِ مَنْ بَعْدَكُمْ، وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ سَبَقَكُمْ، وَتَسْبِقُونَ بِهِ مَنْ بَعْدَكُمْ، وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْ مِثْلَ مَا صَنَعْ مَثْلَ مَا وَلاَيَكُونَ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْ مَثْلَ مَا وَلَا يَكُونَ وَتُكْمَرُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُكَمِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُكَمِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُكَمِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُكَمِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتَعَمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَتُعَمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَقَوْمَ وَتُعْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتَعْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَسُولًا للهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُعُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُحْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَتُعْمَدُونَ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُونَ وَلَا لَعُنْ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْفَالِقُونَ وَلَا لَا لَا اللّهُ الْعَلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُوالَى اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُوالِقُلُونَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُونَ وَلَوْلَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، انظر حديث رقم: (٤٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير آبن كثير (٦/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين للغزالي (١/ ٣٤٠) بتصرف.

صَلَاةٍ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ مَرَّةً"،..(١).

فظاهرٌ فيه أنَّ النبيَّ عَلَيْ يُرشِدُ الصحابة هَ كيف يدركون من سبقهم، ويعوضون ما فاتهم، ويفتح لهم سبل ذلك، ولو كانوا في عجزٍ من اللحاق بنفس العمل، وسنأتي لهذا المعنى بمزيد بيان وتمثيل فيها يستقبل من الكتاب إن شاء الله.

#### والثالث:

عامَّةُ الآياتِ والأحاديثِ الداعية للتوبة.

فإنَّ التوبةَ هي عمليةُ استدراكِ حقيقية؛ إذ إنَّ شروط التوبةِ الثلاثةَ توزعت على الأزمنة الثلاثة؛ فيندم على الماضي، ويُقلِع في الحاضر، ويعزم ألا يعود في المستقبل، فهل رأيت بالله عليك تنظيعً لمسير الحياة أجود من هذا التنظيم البديع؟!.

إنَّ التوبة المقترنة بشروطها تمنح صاحبها شعورًا بميلادٍ نفسيٍّ جديد؛ إذ التائب من الذنب كمن لم يقع في الذنب أصلًا!، فيكون بذلك قد أوقف الزلل، وصوَّب الاتجاه للمسار الصحيح، وما عليه إلا الاشتغال بالتعويض لما فات بفرط الاجتهاد فيها هو آت.

ومن رحمة الله بعبده التائب أنْ طيَّب نفسهُ وجبر خاطره لَّا أعانه على ذلك بتحويل السيئات التي اقترفها سابقًا إلى حسنات؛ فقال جل شأنه في آية تستوجب شكرًا خاصًا: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّعَاتِهِمَ صَنَابٍ ﴾ [الفرقان:٧٠].

إذن فالأمر بالتوبة هو أمرٌ بالاستدراك، ولهذا ينبغي أن تستدرك سريعًا دون تأجيل، فقد مدح الله التائب عن قريب فقال تعالى: ﴿ إِنَّ مَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٣٧٥).

ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتَبِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٧].

وللإمام الغزالي كلامٌ حسنٌ استصحب فيه منطق التوبة وشروطها وهو يُقَرِّرُ فقه الاستدراك، وهذا نص كلامه: «وأما القصد الذي ينبعث منه -وهو إرادة التدارك- فله تعلقٌ بالحال؛ وهو موجب ترك كل محظور هو ملابسٌ له، وأداء كل فرضٍ هو متوجه عليه في الحال، وله تعلقٌ بالماضي؛ وهو تدارك ما فرَّط، وله تعلق بالمستقبل؛ وهو دوام الطاعة ودوام ترك المعصية إلى الموت»(۱).

وأنبه أخيرًا إلى أنَّ الشيطان يستغل حالة الوهاء النفسي عند كثير الذنوب بتشكيكه في قبول الله له، فمثل هذا يقال له: أي ذنب ذلك الذي يصمد في وجه عفو الله ورحمته! والله يقول في نصِّ بين لا لبس فيه: ﴿قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقَنَظُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّوُبَ جَمِيعًا إِنَّهُر هُو ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر:٥٣]، وهو القائل: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وثُمَّ يَسَتَغْفِرُ اللَّهَ يَجِدِ النساء:١١٠]!

هذا وعدٌ من الله، وقد سمعت شيخنا الدكتور محمد راتب النابلسي يقول: لزوال الكون أهون على الله أن يَعِدَكَ وعدًا ثم يخلفك إياه!.

لكن أر الله منك خيرًا بكثرة العمل بعد التوبة من الزلل؛ فإنَّ الله تعالى لكن أر الله منك خيرًا بكثرة العمل بعد التوبة من الزلل؛ فإنَّ الله تعالى لمَّا قال: ﴿ أَلْمَ يَعَلَمُواْ أَنَّ اللهَ هُواَلتَّوَابُ اللهَ عُوالتَّوَابُ اللهَ عُوالتَّوَابُ اللهَ عُوالتَّوَابُ اللهَ عُوالتَّوَابُ اللهَ عَلَمُواْ فَسَيرَى اللهُ عَمَلُواْ عَن وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَوْنَ ﴾ [الشورى: ٢٥] امتدح العاملين بعدها فقال: ﴿ وَيَسَتَجِيبُ اللّهِ يَاتِونِ يَعَلَمُ مَا تَقَعَلُونَ ﴾ [الشورى: ٢٥] امتدح العاملين بعدها فقال: ﴿ وَيَسَتَجِيبُ

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين للغزالي (٧/ ١١٩).

الذِّينَ ءَامَنُواْوَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ عَ [الشورى: ٢٦]، فالعمل بعد التوبة مُشعرٌ بقبولها.

والمقصود أنَّ من أخطأ لا ينبغي للإحباط أن يتسرب إليه؛ بل يتوب ويمضي في العمل، فمن شعر مثلًا بتسرب الرياء إلى عمله، وشقت عليه وصية شداد بن أوس المحل خضرته الوفاة وطلبوا منه وصية مودع قال: إن أخوف ما أخاف عليكم الرياء! يمكن أن يستدرك بها أرشد به التابعي طلحة بن مصرف لما سئل عن مراء ماذا يفعل؟ قال: ليقل: اللهم اغفر لي ريائي وسمعتي، وتب وافتح صفحة نقيّة جديدة ثم سلامٌ عليك (۱).

ومن تورط بسلب حق مسلم ردَّه إليه ولو من غير أن يعلم، أو تَصَالَحَ معه على خطةٍ زمنيةٍ لذلك.

ومن اغتاب مسلمًا استسمحه وتحمَّل حياء ذلك، فإن علم أنه يؤذيه بذلك فيستجيب لوصية ابن المبارك: لا تؤذه مرتين، اغتبته ثم تقول له: قلت فيك كذا وكذا!، وعند ذلك يلجأ إلى مدحه في المجالس التي نهش لحمه فيها، بالتركيز على حسناته، والسكوت عن زلاته، وليكثر من الاستغفار والدعاء له، فإذا جاء يوم القيامة، ووجد في صحيفته حسنات هذا الاستغفار فالرجاء أن يسامحك ويتجاوز عنك.

وهكذا..



<sup>(</sup>١) العوائق للراشد (٢/ ٣٠).



## الاستدراك في الجانب التعبدي

قد يكون الإنسان معتادًا على فعل شيءٍ من التعبد، ثم يفوته، فيسرت الشريعة له سبل استدراك ذلك، وأذكر في هذا المطلب استدراك ما يفوت من ورد القرآن، وأركان الإسلام، وأرجئ بقية ذلك إلى مطلب استثمار الفضائل من المبحث الثالث؛ لئلا نعاني التكرار.

وإليك بسط ذلك في خمسة أفرع: الأول: للقرآن، والثاني للصلاة، والثالث للصيام، والرابع للصدقة والزكاة، والخامس للحج.

## الفرع الأول: استدراك الورد القرآني الخاص بالليل:

أخرج مسلمٌ في صحيحه أنَّ عمرَ بن الخطاب شه قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ فَقَرَأَهُ مَا بَيْنَ صَلاَةِ الْفَجْرِ وَصَلاَةِ الظُّهْرِ كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأَهُ مِنَ اللَّيْلِ »(۱)، والمراد بحزبه: القرآن الذي التزم به، أو حدده لنفسه بأن يقرأه كل ليلة (۱).

قال أبو عمر ابن عبد البر حافظ المغرب تعقيبًا على الحديث: «وهذا الوقت فيه من السعة ما ينوب عن صلاة الليل، فيتفضل الله برحمته على من استدرك من ذلك ما فاته»(٣).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٧٧٩).

<sup>(</sup>٢) شرح سنن أبي داود لعبد المحسن العباد (٧/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٣) التمهيد لابن عبد البر (١٢/ ٢٧٢).

## الفرع الثاني: استدراك أوراد الصلاة:

روى مسلم في صحيحه عن عائشة ، قَالَتْ: «كَانَ رَسُول الله ﷺ إِذَا عَمِلَ عَمَلًا أَثْبَتَهُ، وَكَانَ إِذَا نَامَ مِنْ اللَّيْلِ أَوْ مَرِضَ صَلَّى مِنْ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً»(١).

ونصُّ روايةِ أبي داود في سننه: «وَكَانَ إِذَا غَلَبَتْهُ عَيْنَاهُ مِنَ اللَّيْلِ بِنَوْمٍ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً»(٢). صححه الألباني.

وورد عن عمر بن الخطاب الله أنه قال: «من فاته وِردُهُ فليقم به في صلاةٍ قبل الظهر يقول: صلاة الليل»(؟).

وروى الترمذي والنسائي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: ﴿ أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ صَلَاتُهُ، فَإِنْ كَانَ أَكْمَلَهَا وَإِلَّا قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: انْظُرُوا لِعَبْدِي مِنْ تَطَوُّعٍ، فَإِنْ وُجِدَ لَهُ تَطَوُّعٌ قَالَ: أَكْمِلُوا بِهِ الْفَرِيضَةَ ﴾ (٤). صححه الألباني.

وقد أفاد الحديث أنَّ مجردَ الاستكثار من النوافل التطوعية هو محض استدراك لما داهم الفرائض من نقص، فيصبح من خطة الإنسان أن يبالغ في النوافل حتى يأتي يوم القيامة وقد كملت فرائضه، فيسلم من المؤاخذة، ويفوز بأجر الوافية أع الهُم.

## الفرع الثالث: استدراك الصيام:

من خاف النقص في صومه أو زكاته أو صدقاته أو صلاته فليكثر من التنفل من جنسس ما خاف الفوات فيه؛ فقد أخرج أبو داود في سننه من

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٧٧٨).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم الحديث: (١٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الآثار للطيري (٣/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٨٦٤)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (٤١٣)، سن النسائي، رقم الحديث: (٤١٣) واللفظ للنسائي.

حديث أي هريرة هذا أنَّ النبي عَنَّ قال: «إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِ مُ الصَّلاَةُ، قَالَ: يَقُولُ رَبُّنَا جَلَّ وَعَزَّ لِلاَئِكَتِهِ وَهُو أَعْلَمُ: انْظُرُوا فِي صَلاَةِ عَبْدِي أَغَهَا أَمْ نَقَصَهَا؟، فَإِنْ كَانَتْ تَامَّةً كُتِبَتْ لَهُ تَامَّةً، وَإِنْ كَانَ انْتَقَصَ مِنْهَا شَيْئًا قَالَ: انْظُرُوا هَلْ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوُّعٍ؟، فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّعٌ قَالَ: أَيَّتُوا لِعَبْدِي فَرِيضَتَهُ مِنْ تَطَوُّعٍ؟، فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّعٌ قَالَ: أَيَّتُوا لِعَبْدِي فَرِيضَتَهُ مِنْ تَطَوُّعِهِ، ثُمَّ تُؤْخَذُ الأَعْمَالُ عَلَى ذَاكُمْ »(۱). صححه الألباني.

وروى أيضًا عن تميم الدَّارِيِّ ﴿ عَنِ النَّبِي ﷺ بِهَذَا المُعْنَى قَالَ: «ثُمَّ الزَّكَاةُ مِثْلُ ذَلِكَ، ثُمَّ تُؤْخَذُ الأَعْمَالُ عَلَى حَسَبِ ذَلِكَ»(٢). صححه الألباني.

فقوله: «ثُمَّ تُؤْخَذُ الأَعْمَالُ عَلَى حَسَبِ ذَلِكَ» يشمل الصيام كما هو ظاهر.

وينضم من سبل استدراك الصيام حسنُ الخلق؛ لما أخرج أبو داود عَنْ عَائِشَة هُ قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّوْمِنَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ وَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ»(٣). صححه الألباني.

والحقيقة أنَّ حُسنَ الخلق والأدب عبادةٌ مشهورةٌ قولًا لكنها تكاد تكون مهجورةً عملًا، والأدب عملٌ يحتاج لقوة تحكم بالمشاعر من صاحبه، ومغالبة الطبع، ومن هنا يأتي العناء في تحقيقه في النفس، أعاننا الله عليه بمنه وكرمه وفضله.

وكذلك يستدرك بتفطير الصائم؛ لما أخرج الترمذي وابن ماجه عن زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الجُهَنِيِّ فَيْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ فَطَّرَ صَائِمًا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِهِمْ مِنْ

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٨٦٤).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٨٦٦).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٤٨٠٠).

# غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا (١). صححه الألباني.

وهذا الفضل يعم تفطير الإنسان لأهل بيته الصائمين، وينبغي أن يحرص المسلم على تفعيله في المواسم الفاضلة؛ كرمضان وستة من شوال والعشر الأوائل من ذي الحجة، خاصة يوم عرفة؛ فإن صيامه يُكفر سنتين من السيئات، ويُرجى أن تفوز بتكفير سنتين عن كل شخص تُفطّره لمنطوق الحديث، فيتحصل من ذلك مضاعفة عدد السنوات بحسب عدد من تفطرهم، وكذلك يُقال في يوم عاشوراء الذي يُكفّر به سنة من الذنوب، فضلًا من رب العالمين عليك.

### الفرع الرابع: استدراك الزكاة والصدقة:

أَعْلَمَ الحديثُ المتقدمُ في صدرِ الفرع الفائت أنَّ الزكاة تستدرك بالصدقات التطوعية.

وتقدم أنَّ من سُبُلِ الاستدراك التسبيحَ عقب الصلوات ومطلق التسبيح كذلك، وسأعيد الحديث وأذكر تمامه وما جاء في روايةٍ أخرى له حتى تكتمل الصورة إن شاء الله.

فقد أخرج مسلم في صحيحه عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ فُقَرَاءَ اللَّهَاجِرِينَ أَتَوْا رَسُولَ اللهِ عَنَّ فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ (٢) بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ اللَّقِيمِ، فَقَالَ: ﴿ وَمَا اللهِ عَنَّ فَقَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُ، ذَاكَ » قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصُومُ وَنَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُ، وَيُعْتِقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُ، وَيُعْتِقُونَ وَلا نَعْدِكُونَ بِهِ مَنْ وَيُعْتِقُونَ وَلا نَعْدَكُمْ، وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ سَبَقَكُمْ، وَتَسْبِقُونَ بِهِ مَنْ بَعْدَكُمْ، وَلَا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، رقم الحديث: (۸۰۷)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (۱۷٤٦) واللفظ لابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) جمع دثر، وهو المال العظيم. انظر: شرح النووي على مسلم (٥/ ٩٢).

مَا صَنَعْتُمْ»؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولِ الله، قَالَ: «تُسَبِّحُونَ وَتُكَبِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ مَرَّةً»، قَالَ أَبُو صَالِح: فَرَجَعَ فُقَرَاءُ اللَّهَاجِرِينَ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالُوا: سَمِعَ إِخْوَانُنَا أَهْلُ الْأَمْوَالِ بِمَا فَعَلْنَا، فَفَعَلُوا مِثْلَهُ(١)، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «ذَلِكَ فَضْلُ الله يُؤْتِهِ مَنْ يَشَاءُ»(٢)!.

وجاء في الرواية الأخرى: قَالَ: «أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ الله لَكُمْ مَا تَصَّدَّقُونَ؛ إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وَأَمْرٌ بِاللَّهْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ.. "(").

فيمكن للفقير بذلك أن يُكثِرَ من التسبيح وما بعده حتى يبلغ ما بلغ الغني، والإنسان لا يملك إلا أن يقول بعد هذا الفضل المدهش: كثر خيرُ الله وطاب!.

وإنَّ هذا الباب من أعظم الأبواب التي يستدرك بها الإنسان ما فاته من الصدقات، ولو بلغت الملايين، عبر ترطيب اللسان بذكر الله ، وشيوع ثقافة إصلاح المجتمع بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

واعلم أنَّ تسمية هذه الأعمال بالصدقة؛ لأن لها أجرًا كما أن للصدقة أجرًا، وأن هذه الطاعات تماثل الصدقات في الأجور، على أنَّ الثواب في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أكثر منه في التسبيح والتحميد والتهليل؛ لأنَّ ذلك فرض كفاية وقد يتعين، والتسبيح والتحميد والتهليل نوافل، ومعلومٌ أنَّ أجر الفرض أعظم من أجر النفل<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) يستفاد من ذلك أنَّ بعضَ الناس يحرص أن يسبق في كل الأبواب، ولا يجعل أحدًا يدركه؛ فإن أغنياء الصحابة هنا ما قالوا: إن هذا العمل خاصٌ بالفقراء، وإنها دخلوا معهم واقتحموا عليهم. انظر: شرح الأربعين النووية للشيخ عطية سالم (٥٦/٨) والرقم الأول رقم الشريط الله يَّغ.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٣٧٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٢٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على مسلم (٧/ ٩١-٩٢).

### الفرع الخامس: استدراك الحج والعمرة:

يمكن لمن تَعَذَّرَ عليه الحجُّ أو تعسر ورام أجره أن يستدركه بجملةٍ من الأعمال، منها الخمسة الآتية:

1) قصد المسجد بالصلاة؛ لما أخرج أبو داود عَنْ أَبِي أُمَامَهَ هُ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ مُتَطَهِّرًا إِلَى صَلاَةٍ مَكْتُوبَةٍ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الحُاجِّ الله عَلَيْ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ إِلَى تَسْبِيحِ الضُّحَى لاَ يُنْصِبُهُ إِلاَّ إِيَّاهُ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ المُعْتَمِرِ ،.. » (۱). المُحْرِم، وَمَنْ خَرَجَ إِلَى تَسْبِيحِ الضُّحَى لاَ يُنْصِبُهُ إِلاَّ إِيَّاهُ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ المُعْتَمِرِ ،.. » (۱). حسنه الألباني. وقوله: «لاَ يُنْصِبُهُ إِلاَّ إِيَّاهُ»؛ أي: لا يحمله على الخروج إلى صلاة الضحى إلا ذلك (۱) (۳).

وقريبٌ منه ما أخرج الطبراني عن أبي أمامة الباهلي ، عن النبي على قال: «مَن مَشَى إِلَى صَلاةٍ مَكتُوبَةٍ فِي الجَمَاعِةِ فَهِيَ كَحَجَّةٍ، وَمَنْ مَشَى إِلَى صَلاةٍ تَطوِّعٍ فَهِي كَعُمرَةٍ تَامَّة» (٤٠). حسنه الألباني.

٢) الجلوس في المسجد حتى شروق الشمس للذّكر؛ لما أخرج الترمذي عن أَنسٍ بْنِ مَالِكٍ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ صَلّى الْغَدَاةَ فِي جَمَاعَةٍ ثُمَّ قَعَدَ يَذْكُرُ الله حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، ثُمَّ صَلّى رَكْعَتَيْنِ كَانَتْ لَهُ كَأَجْرِ حَجَّةٍ وَعُمْرَةٍ،

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٥٥٨).

<sup>(</sup>٢) مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للرحماني المباركفوري (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٣) يقول الشيخ عبد المحسن العباد: متقررٌ أن أداء صلاة النافلة في البيت أعظم أجرًا من أدائها في المسجد، لقول النبي عنه المحسن العباد: متقررٌ أن أداء صلاة النافلة في البيت أعظم أجرًا من أدائها في المسجد، لقول النبي عنه الأفضاب إلى المسجد من أجل صلاة النافلة، فمن أهل العلم من قال: إن ذلك قد يكون فيه استثناء لتلك الصلاة؛ بأن تكون في المسجد، ولها ذلك الفضل العظيم، ويمكن أن يقال: إنها إذا أُدِّيت في المسجد كان لها ذلك الفضل، لكن من صلاها في البيت كان أفضل وأعظم أجرًا للحديث المتقدم. انظر: شرح سنن أبي داود (٣/ ٢٩٤). قلت: أطال بعض الشراح في الجمع بين الحديثين، وما تسطر هنا كفاية، ولا بأس بأن يقصد المسلمُ المسجد أحيانًا لفعل ذلك؛ احتياطًا لنبل هذا الفضل الذي لا ينبغي أن يفوت.

<sup>(</sup>٤) مسند الشاميين (٢/ ٣٨٦).

قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ «تَامَّةٍ تَامَّةٍ تَامَّةٍ تَامَّةٍ»(١). حسنه الألباني.

وقوله: «ثُمَّ قَعَدَ يَذْكُرُ الله»؛ أي: استمر في مكانه ومسجده الذي صلى فيه، فلا ينافيه القيام لطوافٍ أو لطلب علم، أو مجلس وعظ في المسجد(٢).

وكم عرفنا إخوةً كرامًا يحافظون على هذه الجلسة من سنواتٍ، لا تكاد تضيع عليهم مرة واحدة في السنة، فيُرجى لمن فعل ذلك أن يستفتح يومه بمغفرة تبدد سيئاته، يعود بها من المسجد كيوم ولدته أمه كالحاج المُحرم، وفضل الله واسع.

٣) الذهاب للمسجد بنية التعلم أو التعليم؛ لما أخرج الطبراني أن النبي عَلَيْهُ قَال: «مَن غَدَا إلى المَسْجِدِ لا يُريد إلا أن يتعلَّمَ خيرًا أو يُعَلِّمَه.. كَانَ له كَأْجُرِ حَاجٍّ تامًّا حجَّتُه»(٢). حسَّنَهُ الألباني.

وهذا الحديث فيه حثُّ للمسلم أن يقصد المسجد بنية سماع العلم، ولا يضجر من ذلك، وفيه حثُّ كذلك لمن آتاه الله علمًا أن يقصد المسجد بنية تعليم العلم، وألا يضجر من كثرة السائلين له في المساجد؛ فإن الله تعالى يعطي كلَّا منهما أجر حجة وافية متى احتسبا ذلك.

العمرة في رمضان؛ لما روى البخاريُّ ومسلمٌ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ هَ قَالَ: لَمَا رَجَعَ النَّبِيُ عَيْ مِنْ الحَجِّتِهِ قَالَ لِأُمِّ سِنَانٍ الْأَنْصَارِيَّةِ: «مَا مَنَعَكِ مِنْ الحَجِّبِ»؟ قَالَتْ: أَبُو فُلَانٍ -تَعْنِي زَوْجَهَا- كَانَ لَهُ نَاضِحَانِ (أَنْ)، حَجَّ عَلَى أَحَدِهِمَا وَالْآخَرُ يَسْقِي أَبُو فُلَانٍ -تَعْنِي (وَعُجَهَا- كَانَ لَهُ نَاضِحَانِ (أَنْ)، حَجَّ عَلَى أَحَدِهِمَا وَالْآخَرُ يَسْقِي أَرْضًا لَنَا، قَالَ: «فَإِنَّ عُمْرَةً فِي رَمَضَانَ تَقْضِي حَجَّةً مَعِي (٥٠)؛ أي في الثواب والجزاء

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٥٨٦).

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للقاري (٤/٥٧).

<sup>(</sup>٣) الطّبران/ مسند الشاميين، رقم الحديث: (٤٢٣).

<sup>(</sup>٤) الناقة التي يسقى عليها الماء.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، رقم الحديث: (١٨٦٣)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٠٩٨).

لا في الكفاية والإجزاء، فلا تقوم هذه العمرة مقام حجة الإسلام(١).

٥) الصلاة بمسجد قباء؛ لما أخرج الترمذي عن أسيد بن ظهير الأنصاري أن النبي على قال: «الصَّلَاةُ فِي مَسْجِدِ قُبَاءٍ كَعُمْرَةٍ» (٢). صححه الألباني.

فالصَّلاةُ الواحدةُ فيه تعدل عمرة، وهذا من فضل الله.

وكثيرًا ما تساءلت عن سِرِّ اختصاص نوع من العبادة بأجرِ نوع آخر من العبادة على وجه التحديد كما الحال هنا، حتى قرأت قولًا لابن عبد البريقول فيه: والفضائل لا تدرك بقياس، ولا مدخل فيها للنظر، وإنها فيها التسليم والتعلم والشكر(٤).



<sup>(</sup>١) انظر شرح النووي على مسلم (٩/٢).

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير، رقم الحديث: (٥٦١).

<sup>(</sup>٤) التمهيد لابن عبد البر (١٤/ ١٣٧) (١٨/١٩).

# المطلب الثالث

# الاستدراك في الجانب الفقهي

تقدم أنَّ الاستدراكَ يأتي بمعنى إصلاح الأمر، وتلافي ما فيه من خطأٍ أو نقص، وبمعنى تدارك ما فات تعويضًا له، وكلا المعنيين حاضرٌ بوفرةٍ في الفروع الفقهية.

### أما عن الاستدراك بالمعنى الأول:

فإنَّ الشريعةَ أتاحت الفرصةَ في كثيرٍ من الصور لاستدراك النقص الحاصل في العبادات التي لها أوضاع شرعية مقررة، ومن وسائل ذلك الأمور الأربعة الآتية:

1) سجود السهو: وهذا يُستدركُ به الخللُ الحاصلُ في الأقوال أو الأفعال في الصلاة في بعض الأحوال؛ كما لو نسي التشهد الأول.

الإعادة: فإذا تبيّن حصولُ خطأٍ في الصلاةِ مبطلٍ لها مثلًا قبل أن يخرج وقتها، فإنّه يعيدها صحيحةً في الوقت أداءً.

٣) القضاء: فمن لم يفعل العبادة لعذرٍ ما قضاها؛ كما لو نسي الصلاة أو نام عنها؛ لما روى البخاري ومسلم عن أنس بن مالك ، أنَّ النبيَّ عَلَيْ قال: «مَنْ نَسِى صَلاَةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكرَهَا، لا كَفَّارَةً لَهَا إلا ذَلك» (١٠).

وأخرج أبو داود في سننه من حديث أبي سَعِيدٍ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم الحديث: (۹۷)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (۱۵۹۸) واللفظ لمسلم.

## «مَنْ نَامَ عَنْ وِتْرِهِ أَوْ نَسِيَهُ فَلْيُصَلِّهِ إِذَا ذَكَرَهُ»(١) صححه الألباني.

وكذلك يقال في الصوم والحج ونحوهما، فمتى تضمنت العبادة مُبطلًا لها.. وجب قضاؤها.

الفدية: وهذه تكون نحرجًا شرعيًّا في جملةٍ من الظروف؛ كما لو كان الرجل عاجزًا عن أداء العبادة، كما لو أفطر في رمضان لشيخوخةٍ يعجز معها عن الصيام، أو كان قادرًا على العبادة، لكن وقتها خرج، ولم تتح الشريعة قضاءً لها؛ كرجل ترك رمي الجمار بمنى حتى انتهت أيام التشريق، أو أن يقترف مُحرَّمًا في العبادة؛ كما لوقص شعره أو أظفاره أثناء إحرامه بالحج أو العمرة، وفدية كل شيءٍ بحسبه.

### وأما الاستدراك بالمعنى الثانى:

فإنَّ الشريعةَ أتاحت في كثيرٍ من المواضع فرصة الاستدراك لما فات؛ تعويضًا له، وتحصيلًا لأجره، ومن وسائل ذلك الأمور الأربعة الآتية:

1) الإعادة: والمقصود بها هنا الصلاة المكتوبة المؤداة في جماعة، فمن صلى الفرض منفردًا، ثم توفرت له جماعة، فيمكن أن يستدرك أجر صلاة الجماعة بإعادة الصلاة من جديد، ولهذه الصلاة شروطٌ كثيرةٌ تُطلب من المصنفات الفقهية (٢).

٢) قضاء السنن الفائتة: فإنَّ قضاءَ السُّنَةِ سُنَّة، كما أنَّ قضاءَ الفرضِ فرض، ومن أدلة ذلك أنَّ النبيَّ عَلَيُّ قضى السُّنَة البعديَّة لصلاة الظهر بعد العصر لما انشغل عنها بوفد عبد القيس عندما أتوه بالإسلام من قومهم كما في الصحيحين(٣)،

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (١٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر تلك الشروط مثلاً في كتاب «كاشفة السجا شرح سفينة النجا» للجاوي (٣٢٦-٣٣٠)، و»غاية المني شرح سفينة النجا» للدوعني ص (٣٩٧-٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري، رقم الحديث: (٤٣٧٠)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٩٧٠).

وعقَّب النووي على ذلك بأنَّ السننَ الراتبة إذا فاتت يستحب قضاؤها(١).

٣) ذكر التسمية فيها لو نسيها عند أول الطعام، فقد أخرج أصحاب السنن إلا النسائي عَنْ عَائِشَة ﴿ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ﴿ إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَذْكُرِ اسْمَ الله تَعَالَى فِي أَوَّلِهِ فَلْيَقُلْ: بِسْمِ الله أَوَّلَهُ وَآخِرَهُ ('').
تعالى، فَإِنْ نَسِى أَنْ يَذْكُرَ اسْمَ الله تَعَالَى فِي أَوَلِهِ فَلْيَقُلْ: بِسْمِ الله أَوَّلَهُ وَآخِرَهُ ('').
صححه الألباني.

الوصية: وهي تدور على استدراك الإنسان ما فاته في حياته قبيل وفاته، فإذا شعر أنَّ الأجلَ قد دنا منه.. فإنَّ له أن يوصي بثلث ممتلكاته أن تُنفَقَ في مصارف الخير؛ كبناء المساجد والمشافي والمدارس ورعاية الأيتام وغيرها.

وفي الصحيحين عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَا حَقُّ امْرِئِ مُسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فِيهِ يَبِيتُ لَيْلَتَيْنِ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ (١٤).

والحق أنَّ باب الاستدراك الفقهي واسعٌ جدًّا، وفروعه تبلغ نصابًا يستحق أن يُفرد برسالةٍ علميَّةٍ إن لم يكن الموضوع قد طُرِقَ بحثًا من قبل.

والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) شرح النووي على مسلم (٦/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٣٧٦٩)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (١٨٥٨)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (١٨٥٨) واللفظ لأبي داود.

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبير للرافعي (١/ ٣٩٢)، المجموع شرح المهذب للنووي (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٧٣٨)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٤٢٩١).

# المطلب الرابع الاستدراك في الجانب العلمي(١)

كثيرٌ من طلبة العلم تكتملُ مداركُهُ العقلية بعد أن يقطع شوطًا في طلب العلم، فإذا نظر إلى السَّنوات التي مضت له في الطلب، ونظر إلى حجم الضبط والإنجاز العلمي الذي هو عليه ولاحظ الفرق.. نزل به الهمُّ والغم، وتمني أن لو كان يحمل هذه التصورات الصحيحة منذ بداية الطلب، وأخذ يتساءل ما الحل؟!.

وربم كان قد تصدُّر للناس في وعظٍ أو تفقيه، وأدرك عدم اكتمال أهليته لذلك، ورغب في العزلة قليلًا ليتمم مواطن النقص، لكن المجتمع يضغط عليه للبقاء فيما هو فيه من التصدر، وعند ذلك يحتار ويتساءل ما الحل؟!.

وآخر مهتمٌّ بتخصصٍ ما، وأجبره أهله على غيره، وضاعت منه سنوات، لا هو بالذي أبدع فيما درس، ولا هو سلك الطريق التي أحب، وبعد أن أرضي أهله يريد أن يبدأ في تنفيذ رغبته من جديد، لكن يتساءل بعد السنوات التي فاتت ما الحل؟!.

أو لعله درس التخصص الذي يريد، لكنه انشغل عن الدراسة بأعمالٍ وظيفيةٍ أو دعويةٍ أو جهادية، أو مَسَّهُ الكسل، أو لم يستمر فيها لعدم توفر الرسوم الدراسية، وبعد مضي سنواتٍ وسنوات قرر أن يبدأ بحزمٍ شديد وعزم أكيد، لكنه يتساءل ما الحل؟!.

<sup>(</sup>١) جعلت الكلام هنا لصيقًا بالعلم الشرعي، ليستقيم السياق، وكل صاحب تخصص آخر يأخذ الفكرة ويطبقها على تخصصه.

إنَّ الحلَّ لهذه العيِّنات وما شابهها يكشفه عنوان المطلب، فالاستدراك هو الحل، ولكنَّ سؤالَ هؤلاء يتضمن سؤالًا أعمق وأدق مفاده: كيف أستدرك على نفسي بالضبط؟، فهو يسأل عن خريطة المسير لا عن العنوان فحسب.

وقبل الإدلاء بالإجابة عن هذا السؤال المهم أحب أن أبين أنَّ النبوغ في العلم والرسوخ فيه أمرٌ مستطاع، وليس هو بالأمر المحال، ولا يحتاج إلا بضع سنوات لمن حسنت همته، ونبوغ عدد من الأئمة كذلك قديمًا وحديثًا خيرُ شاهدٍ على ذلك، لكن الأمر تَضَخَّمَ عند المعاصرين لما تخلوا عن المنهجياتِ القويمةِ التي تُبلِّغُ السالك في أخصر وقت.

فهذا الصحابيُّ الجليل معاذبن جبل الستحق لقلب «أعلم الأمة بالحلال والحرام»، وما عاش في الإسلام إلا عشر سنوات، ومات هو ابن ثمانية وعشرين عامًا!.

وهذا سيبويه إمام النحاة إلى يوم القيامة، كتب كتابه الشهير في النحو، لم يسبقه مثله ولم يلحقه مثله، والعجيب أنه ليس بعربي؛ بل فارسي، ومات وهو ابن اثنتين وثلاثين سنة على المشهور!، واليوم كثيرٌ من طلبة العلم هم من العرب، ويتكلمون بالعربية، ويعدون النحو من العلوم الصعبة، وإنها أُتُوا من جهة سوء عرض مادة هذا العلم، وإلا فإدراكه هيِّنٌ بحق، وليس هذا المقام بمقام بيان ذلك(١).

وتصدى الشافعي للإفتاء بإجازةٍ من أعلم أهل الأرض يومها وهو الإمام مالك، وهو ابن خمسة عشر عامًا!.

<sup>(</sup>۱) كنت قد كتبت خطة علمية متكاملة بعنوان: «المعراج العلمي القترح لطلب العلوم الشرعية»، وكانت أشبه بمذكرات شخصية، وشاء الله أن تنتشر بين عدد من طلبة العلم، وفي النية إعادة كتابتها ونشرها يسَّر الله ذلك، وقد تضمنت خطة دراسة علم النحو وغيره من العلوم الشرعية.

وأبو حنيفة النعمان بدأ يطلب العلم بعد الثلاثين، حتى بلغ فيه الغاية، وأصبح صاحب أول مذهب فقهي مكتمل، واتبعه الناس بعد ذلك، مع أنَّ أبا حنيفة رجلٌ فارسي!.

وهذا العزبن عبد السلام صاحب الكتاب العظيم الذي لم يُسبق بمثله، وكان طفرةً علميةً في بابه، وهو كتاب «قواعد الأحكام في مصالح الأنام».. بدأ يطلب العلم بعد الثلاثين كذلك، وفتح الله عليه وأعطاه حتى بلغ ما بلغ، وما وقف أحدٌ بباب الله إلا وأعطاه، وإذا أعطى الله أدهش!.

وهذا النووي صاحب الكتب المُقدَّمة في أكثر العلوم؛ كالأربعين النووية ورياض الصالحين وشرحه على صحيح مسلم، وكتابه «منهاج الطالبين» في الفقه، وشرحه على المُهذَّب للشيرازي المُسمَّى بالمجموع، وغير ذلك مما يعد مرجعيةً للعلماء الكبار فضلًا عن الطلبة الصغار.. يموت وله من العمر خمسة وأربعون عامًا وقد بدأ التأليف وهو ابن خمسة وعشرين عامًا، نبغ صغيرًا، ومات إمامًا كبيرًا، وأعانه على ذلك بعد عون الله أنه جعل تحصيله تصنيفًا، وتصنيفه أمامًا كبيرًا، وأعانه على ذلك بعد عون الله أنه جعل تحصيله تصنيفًا، وتصنيفه من العلم الذي يريد التحصيل فيه يكون قد أخرج كتابًا نفيسًا محققًا محررًا، وبانتهائه من العلم الذي يريد التحصيل فيه يكون قد أخرج كتابًا

ومن بعده جاء ابن القيم، الذي كان تائهًا في أودية الفرق البدعية، متأثرًا بها، حتى جالسه شيخ الإسلام ابن تيمية، فأقنعه وردَّه إلى سبيل الهدى بفضل الله، فنشط في طلب العلم، واعتكف عليه، ولازم شيخه ابن تيمية ستة عشر عامًا حتى مات، وأصبح ابن القيم إمامًا من أئمة الإسلام الكبار، وقدد سجَّل ذلك في نونيته يحذر فيها من الأفكار البدعية، ويمدح شيخه ابن تيمية الحراني

<sup>(</sup>١) مسلكيات للشيخ إبراهيم السكران ص (٧٢) وما بعدها.

### بقوله:

يا قوم والله العظيم نصيحة جرَّبْتُ هذا كله ووقعت في حتى أتاح لي الإلى بفضله حبر أتى من أرض حران في فالله يجزيك الذي هو أهله أخذت يداه يدي وسار فلم يرم ورأيت أعلام المدينة حولها ورأيت آثارا عظيمًا شأنها ووردت رأس الماء أبيض صافيا

من مشفقٍ وأخٍ لكم مع وانِ
تلك الشباك وكنت ذا طيران
من ليس تجزيه يدي ولساني
أهلا بمن جاء من حران
من جنة المأوى مع الرضوان
حتى أراني مطلع الإيمان
نزل الهدى وعساكر القرآن
محجوبة عن زمرة العميان

وفي زماننا هذا ممن نبغ مبكرًا، وهو رأسٌ في الأُمَّة اليوم شيخنا العلامة محمد الحسن ولد الددو الشنقيطي، والشيخ عبد العزيز الطريفي -فرَّج الله عنه-، وملاحقة تراثها العلمي المبثوث نافعٌ جدًّا.

إذن يمكن لمن فاتت عليه سنوات، واستيقظ على نفسه متأخرًا أن يستدرك حتى يصل، ولا مُسوِّغ لفقد الأمل.

ومن الشكاوى المكرورة أن يقول لك طالبُ العلم: لقد فاتتني مرحلة الذاكرة القوية، ولا قدرة عندي على حفظ المتون التي هي بمنزلة الأصول التي يبني الطالب عليها صرحه العلمي، وبالتالي لا أمل في الوصول، وللجواب عن هذا أقول:

مع الشك في دِقَّة هذا الكلام -وأنه يمكن الاستدراك فيه بكثرة التكرار بما لا يقل عن خمسين مرة للنص المراد حفظه، تتوزع على أكثر من جلسة، بالإضافة

<sup>(</sup>١) متن القصيدة النونية لابن القيم ص (١٤٣).

للمراجعة الأسبوعية (١) - إلا أنَّ ما يُمكِنُ الانتباه إليه هو أن من تقدَّمت به السن قد ازداد عقلًا وفها، ولئن تعسَّر عليه الحفظ الحرفي فقد تيسر له الحفظ المعنوي، فيمكن أن يحفظ المتن على شكل شجرة، وتكون من عبارته هو، ويوغل في فهمها، ويُمكثر من التقسيمات فيها، وهو الذي يُعبِّر بلسانه ويقول مثلًا: هذا العلم محاوره أربعة، والمحور الأول فيه كذا وكذا من الأبواب، وهذا الباب فيه كذا وكذا من السائل، وهكذا..

فيجعل مادة هذا العلم منظومةً واحدة، ويكررها دومًا، ثم يأتي إلى مسائل العلم فيكررها، وإلى الكتاب الذي عليه التعويل ويكرره عدة مرات، حتى يستحضر المسائل وكأن الكتاب أمام عينيه، لكنَّ العبارة منه، ومع كثرة النظر في كتب أهل العلم تصبح عبارتُهُ رصينةً بليغة، فها فاته من قوة الذاكرة يكون قد حصَّل مثله وأحسن منه بقوة الفهم، وإمكانية الربط بين الفروع والمسائل.

والآن.. فلنلو عنان القلم إلى جواب السؤال المطروح: كيف أستدرك على نفسى؟.

وأجيب في نقاطٍ سبعٍ على وجهٍ مختصر؛ لأنَّ الكتابَ يتولى التنظيرَ لفكرةِ الاستدراك أكثر من التفصيل فيها.

المبالغة في الإلحاح على الله \$ بالدعاء أن يفتح لك باب العلم، ويهبك التوفيق والإعانة والإخلاص له في النية، وما ينبغي لعاقل أن يتهاون في هذا الأمر، وللإمام العزبن عبد السلام في كتابه المذكور آنفًا «قواعد الأحكام» كلمةٌ

<sup>(</sup>١) كتبت طريقة مفصلة في حفظ القرآن الكريم، فيها علاج أكثر الآفات التي تُطرح في الباب، وهي منشورة على موقع الألوكة، وكذلك على قناة التليغرام، والقناة باسم: «محمد بن محمد الأسطل»، والخطة مدرجة في «المعراج العلمي المقترح لطلب العلوم الشرعية» الذي تقدمت الإشارة إليه، والمنطق الذي تقامت عليه خطة حفظ القرآن الكريم هو نفسه الذي تقوم عليه خطة حفظ المتون.

فذَّة نصها: والله لن يصل أحدٌ إلى شيءٍ إلا بالله، فكيف يُوصل إلى الله بغير الله(١٠).

والحق أنَّ التركيز على الدعاء مهمٌّ لمن رام الاستدراك العلمي وغيره، سواء كان في شأن الدين أو الدنيا، فالتضرع لله والإلحاح عليه له أثرٌ عجيبٌ في استمطار التوفيق الإلهي على قلبك وعامة شأنك، بل ينبغي للعبد أن يتعامل مع الدعاء كما يتعامل الرضيع مع ضرع أمه؛ فإنه يعلم أن نجاته فيه، وهلاكه في تركه، وكذلك المتضرع لربه يعلم أنه لو ترك التضرع فإنه يهلك، ولو تمسك به نجا..

يقول الراغب الأصفهاني: أصل الضرع ضرعُ الناقة والشاة وغيرهما، ويقال: ضَرَع البُهم؛ أي تناول ضرع أمه، ومنه قيل: ضرع الرجل ضراعة؛ أي: ضعف وذل، فإذا تضرع فقد أظهر الضراعة (٢).

Y) التخفف من الشواغل، ومتابعة وسائل التواصل، وكذلك التخفف من التصدر العلمي، وذلك كانسحاب تكتيكيًّ من المشهد، وهو النجاةُ بعينها في العُرف العسكري، والأمر أهون في التصدر الوعظي (٣)، ويبقى كذلك حتى يُحصِّل من العلم نصابًا تجب فيه الزكاة، فعندئذ يقوم بنشر العلم، والرجاءُ أن يُفتح له فيه.

ومن المشايخ الذين اشتغلوا بتأسيس أنفسهم، ولما اكتمل بناؤهم العلمي ظهروا فجأة الشيخ عبد العزيز الطريفي -فرج الله عنه-، والشيخ محمد بن محمد المختار الشنقيطي، والشيخ عبد الكريم الخضير، وانظر كم نفع الله بهم في الناس!.

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام لابن عبد السلام (١/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني ص (٥٠٦).

<sup>(</sup>٣) مع التيقظ إلى أنّ المجتمع قد يجره إلى الساحة العلمية من البوابة الوعظية، بالإضافة إلى خطر الوعظ نفسه؛ فكم من مفاهيم قاتلة تُشَكِّلُ اليوم حالةً ثقافيةً عامة هي في الأساس نتاج مادة وعظية غير صائبة، وكلما تقدم الطالب في الطلب أدرك أن الكلام في الوعظ هو عبارة عن فتيا وعظية قد لا تقل خطرًا عن الفتيا الفقهية.

٣) الانطلاق من الوحي، فتحفظ القرآن كله أو جُلَّه، وتضبطه ضبطًا محكيًا، وتكثر النظر في متون السنة؛ كالكتب الستة ونحوها، وتبدأ رحلة تحصيل المفاهيم والأفكار والقواعد من الوحي، وتربط به المسائل والعلوم، فالوحي معيار الحق وميزان الهدى، فيختصر لك تحقيق كثير من المسائل الشائكة، وكم من معضلة وجدت أبناء العصر يحتارون فيها وهي منطوقةٌ في النصوص، فضلًا عما في الوحي من بركة، وكلما تَعَلَقْتَ به ظهرت البركةُ في علمك وكلامك، وهذا البند للعلم والعمل وليس للتبرك فحسب كما قد يُظنَن.

3) الانكباب على علم واحد والإحاطة به: فإنَّ الطريقة السائدة من أنَّ الطالب يدرس عددًا من العلوم في آنٍ واحد، ويتابع في الدروس؛ بحيث يمكث في الكتاب الواحد بضعة أشهر أو سنين لا تصلح لمن قصد الاستدراك، وإنها الذي يتوجه أن يَنْكَبَّ على العلم الذي يريد تحصيله، وينصر ف إليه بكليّته، فإذا انتهى منه أو من قطعة وافية منه تحول إلى غيره.

وذلك بأن يعمد إلى أهم متن أو كتابٍ مختصرٍ في هذا العلم، ويقرؤه في يوم واحد أو يومين، ثم يأتي إلى شرحٍ له، يكون مختصرًا لكنه واف، فيقرؤه في أيام قليلة، ولا ينتظر الدروس الخاصة؛ بل يُفتش في الشبكة عن الشروح المُسجَّلة، وينزل عدة سلاسل صوتية في شرح كتب هذا العلم، ويقوم بسماعها، وتدوين ما يحتاجه منها.

وفي هذه الأيام يكون مُهتمًّا بتكوين الخريطة العامة لهذا العلم؛ فيعرف مثلًا أنَّ علم التفسير منه التحليلي والموضوعي والفقهي واللغوي والتربوي والذي يهتم بالمناسبات. إلخ، ويعرف مثلًا أنَّ علم السُّنَةِ يتضمن علم المصطلح والجرح والتعديل والعلل وشروح السنة. إلخ، وأنَّ الفقه منه المذهبي والمقارن وتفسير آيات الأحكام وأحاديث الأحكام والقواعد الفقهية والنوازل. إلخ، ومن ثم يبدأ بدراسة كل جانب على حدة في خطة زمنية واضحة المعالم.

وهذا المنهج يتم اعتهاده داخل العلم الواحد؛ بل الجزء الواحد من العلم، فلو أراد أن يقرأ فقه الحج مثلًا فليُحِطِ النظر فيه من جوانبه؛ فيقرأ كتابًا في الكيفية، وكتابًا في الأحكام الفقهية، وكتابًا في الأسرار والمقاصد المرعية، وهكذا.

وهو في كل ذلك يجمع بين التزام مجالس أهل العلم، والقراءة الفردية، وسماع السلاسل الصوتية، ومذاكرة الأقران، وكلما اجتمع عنده مقدارٌ من الأسئلة المُشكلِة توجه لخبير بالفن وجالسه واستفاد منه.

وهذه الطريقة تجعل الطالب ينتهي من كتب المرحلة الأولى والثانية من العلم في فترةٍ وجيزةٍ جدًّا، ليتأهل بعدها للنظر في المطولات.

ويلزم التنويه هنا إلى تحتم التدرج في الطلب، فعامة العلوم يمكن تقسيم كتبها إلى ثلاث مراحل: كتب للمبتدئ، وكتب للمتوسط، وكتب للمُنتهي (١١)، والتأسيس كامنٌ في الأولى، ثم الثانية، أما الثالثة فهي للبسط وملاحقة تفصيلات هذا العلم.

والطالب الذي يقصد المطولات مباشرة فقد فاته التأسيس والتأصيل، ولهذا يجد نفسه يتعب كثيرًا ويحصل قليلًا، ولا شك في أنَّ الذي أنجز المرحلة الأولى بحقها أقوى من الذي يعاني في كتب المرحلة الثالثة، فلا داعي للتعجل، وإني لأخشى أن تكون نية المتعجل مدخولة، ومن تعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه، فكيف إذا خانته النية!.

وهناك نقطةٌ مهمةٌ يحسن إدراكها جيدًا؛ وهي أن المعيار اليوم في إنجاز الأعمال ليس بعدد الأسابيع والشهور والسنوات؛ وإنها بعدد الساعات..

فقد يقول لك طالب علم: إنني أستطيع أن أنتهي من سماع هذه السلسلة المكونة من ستين شريطًا في شهرين، بحيث أخصص في كل يوم ساعةً من الزمن

<sup>(</sup>١) انظر «المعراج العلمي المقترح في العلوم الشرعية» وتقدمت الإشارة إليه غير مرة.

لسماع شريط منها، بينما يقول آخر: إنني أقدر أن أُفَرِّغَ من وقتي كلَّ يوم ست ساعات مع التركيز، فأنتهي في عشرة أيام!.

وبمثل هذا قل في كتابة الرسائل العلمية؛ فتجد طالبًا يقول: أحتاج إلى سنة كاملة لكتابة رسالة الماجستير، وقدرته أن يشتغل بالبحث العلمي كل يوم ثلاث ساعات، فباللغة الرقمية تحتاج رسالته إلى ١٠٨٠ ساعة، بينها تجد طالبًا آخر يجمع بين الجد والتفرغ يقول: أستطيع أن أشتغل في البحث ١٢ ساعة كل يوم، فهذا ينتهي من كتابة رسالته في ثلاثة أشهر فقط، ويتفوق على الأول بحسن الأداء وجودة الإنتاج؛ لاستحضاره عامة ما في رسالته على الدوَّام من غير قواطع تشوش عليه.

وعليه؛ فإنَّ اعتهادَ المستدرِك لوحدة السَّاعة في خطته أحسن له وأنفع، فبدل أن يرتبط ببرنامج يشرح متنًا في لقاء أسبوعي لمدة عشرين أسبوعًا، وتبقى أجزاء المادة متفرقة لا يقدر أن يتصور مجمل المادة بذلك.. فإنه يستمع لسلسلة مُسَجَّلة فيه، ويسمع العشرين شريطًا مثلًا في أربعة أيام أو خسة، ويهضم المادة بذلك، ويصبح ذهابه للدرس للاستزادة من التفصيلات، وتثبيت ما ناله من قبل، والاستفادة من سمت الشيخ وأدبه وغير ذلك من المقاصد النافعة.

واستحضار هذا الأمر مهم عند كتابة المستدرك لخُطَّته؛ وذلك أنَّ النَّاسَ يتفاوتون في نسبة الفراغ وطبيعة الأوراد، ومن هنا يُنصح طالب العلم أن يستثمر كل دقيقة في البناء العلمي، وإذا كان الشاب في مفتتح حياته يشتهي الوظيفة والتحصل على المال. فإنه بعد الوظيفة يشتهي أن يعود به الزمان، ويستثمر كل دقيقة كان يمكن أن يتقدم فيها خطوة من هدفه الذي ينشد، وغايته التي يقصد.

٥) ضبط العلم والتركيز فيه: بعد التجول في كتب الفن بنظام القراءة الجردية يكون الطالب قد التقط صورةً متكاملةً عن مسائل هذا العلم، وعرف الكتب

المعتمدة والمهمة فيه، فتأتي الآن مرحلةُ الضبط، فيرى متنًا مختصرًا ويحفظه بنظام الحفظ الحرفي أو المعنوي، والأول أحسن لمن استطاعه، ثم يعمد إلى شرح له أو إلى كتابٍ يجمع أمهات مسائل هذا العلم، ويقوم بتكراره نحو عشر مرات حتى يستظهره تمامًا.

وإنَّ ضبطَ العلم هو الفرق الجوهري الأول الذي يتماييز به الطلاب، وما من ريب عندي أنَّ الطالبَ الذي يضبط كتابًا ضبطًا مُحكمًا أنه أقوى من الذي يقرأ خسة كتب في هذا الفن، والضبط يفتح له باب التركيز في دلالات المسائل، وملاحظة لوازمها، بحيث يدرك بعد زمن أنَّ ما صرَّحت به الكتبُ المطولة بالعبارة حاضرٌ في الكتب المختصرة بالإشارة!.

وسبحان الله العظيم! العلمُ الجديدُ له لذةٌ وفيه شهوة، والطَّالبُ يجد في ذلك من الانتعاش ما لا يجد في الضَّبطِ والمُرَاجعة، ولهذا فإنَّ العلمَ الجديدَ إذا كان هو حظَّ النفسِ فإنَّ ضبط العلم هو حق الشريعة، فالالتفات إليه أولى، لا سيها أن العبودية تظهر فيه ما لا تظهر في ذلك، وقد امتدح الله أهله إذ قال: ﴿بَلْهُوَءَايَئُ مُوعَايَئُ بَيْنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩]، وقال النبي عَنَّ : «نَضَّرَ الله المُرَأ سَمِعَهُ» (١) صححه الألباني.

ومن هنا وجدنا أئمة العلم أهلَ ضبطٍ وإتقان؛ فهذا المزني يقرأ كتاب الرسالة على مؤلفه الشافعي ثمانين مرة، ويكمل بنفسه العدد إلى خسائة مرة، والإمام النووي يطالع كتاب البسيط أربعائة مرة، ويقع الكتاب في عشرة مجلدات.

ويمكن أن يدل على هذا المعنى أن الله تعالى كرر الأمر بالقراءة في أول ما أنزل من القرآن، فإنه قال جل شأنه: ﴿ ٱقُرَّا بِالسِّمِرَيِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَمِنَ عَلَقٍ ۞

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي، رقم الحديث: (٢٣٦)، وجاء عند أبي داود والترمذي بلفظ قريب.

اَقُرَأُورَبُّكَ ٱلْأَكَوَ العلق: ١ - ٣] قال الشيخ الطنطاوي: كرر سبحانه الأمر بالقراءة لأنه من الملكات التي لا ترسخ في النفس إلا بالتكرار، والإعادة مرة فمرة (١).

ومن الشواهد المعاصرة ما حصل مع الشيخ أحمد سالم فإنه قال: قابلت طالبًا في السنة الثانية من الجامعة، فطرحنا بعض المسائل في النحو، وإذا به يتكلم فيها بملكة عجيبة، ويُنظِّر لعلم العربية بمقدرة بديعة حتى أدهشني، وعجبت من هذه القوة العلمية الخارقة لطالب ما زال في هذا العمر، فسألته عن الكتب التي يقرأ منها، فقال: إنه لما كان في الإعدادية تحصل على نُسخة من كتاب شرح ابن عقيل بتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، ولا يعرف في علم النحو كتابًا غيره، يقول: لكني أقرؤه دائمًا، وحاليًّا أقرؤه المرة السابعة بعد المائة!.

ولا يخفى أنَّ الكتاب في قراءته الأولى يحتاج مدة ما، والثانية نصفها، وبعد ذلك يعتاد ختم الكتاب كله في أيام قليلة.

7) البدء بعلوم الآلة: وأهمها اللغة من نحو وصرف وبلاغة وفقه لغة، وأصول الفقه وأصول التفسير ومصطلح الحديث والقواعد الفقهية، وأهم المذكور اللغة وأصول الفقه، وهذه تحتاج نحوًا من سنتين لو تفرغ لذلك، ويبقى يتنعم بها طوال عمره، ومتى أتقنها الطالب أصبح قويًّا ولو كان شابًا صغيرًا، ومتى اشتغل بالعلم دونها فإنه يبقى ضعيفًا ولو أصبح شيخًا هرمًا، ومن العجب أني وجدت بعض المشتغلين بالعلم ما زال يناقش أهميتها، والله المستعان.

العناية بتكوين العقلية العلمية: وعما يعين على ذلك: النظر في كتب المداخل
 لكل علم، ويفتش في الانترنت عن شروح مُسَجَّلة في ذلك أيضًا، ويقرأ بعض

<sup>(</sup>١) تفسير الوسيط لسيد طنطاوي (١٥/ ٤٥٤).

أبواب المنطق كالحِجَاج والمغالطات المنطقية، فتعطيه قدرةً حسنةً على نقد الأفكار وفحصها، وينظر في الكتب الفكرية للمُفَكِّرين الذين لهم باعٌ حسن من مادة الوحي، ويطَّلع على كيفية إنتاج المعرفة في كل علم لحظة تأسيسه والكتابة فيه، فهذا يعينه على إنتاج المعرفة اللازمة لأبناء العصر.

والحقيقة أنَّ القراءة المنتجة هي الفرق الجوهري الثاني الذي يتهايز به الطلاب، بحيث يتمكن الطالب أن ينتزع من الفكرة فكرة، ومن الكتاب كتابًا، ولا يهتدي أحدٌ أن الثاني ولد الأول(١)، لكن هذا لا يتحصل للمبتدئ، وإنها يكون في المرحلة المتوسطة أو المنتهية، لكن التنبيه عليه في بداية الطلب يجعله يعي المحطات التي سيقطعها بإذن الله وفضله.

وإن طالب العلم متى اعتمد الوحي أصلًا للانطلاق، وانكب على العلوم واحدًا واحدًا، وأحاط به، وضبط مسائله، وأنجز علوم الآلة أولًا، واشتغل بصناعة عقلية له، وملكة تحمله.. فإنه سيكون له شأن وأي شأن في هذه السبيل، متى أحسن الطَويَّة وأخلص النية لله تعالى.

ويمكن تطبيق الفكرة على أي علم يريد تحصيله، ولو لم يكن له اهتهامٌ سابقٌ به، كأن عُقِد درسٌ في علم ما في مدينته، وقطع أصحابه شوطًا، وأحب أن يحسنه ويدرك أهله، فيقتني أهم الكتب فيه، ويفتش عن الشروح المسجلة عبر الشبكة، ويصاحب عددًا من الطلاب، وينكب عليه، ويرجع إلى المختصين فيه عند المُشْكِلات، فسيجد فضل الله كبيرًا عليه، ويتعجب من كمية غيث التوفيق الإلهي

<sup>(</sup>۱) موضوع الكتباب لا يسمح بالتوسع في تقرير هذه النقطة المهمة، وعسى أن أفعل في مقام آخر، ولهذا يُنظر لزامًا لسلسلة «سؤال الثقاقة» عبر الانترنت، وهي سلسلة حوارية من عشر حلقات مع الشيخ العلامة محمد محمد أبو موسى، وقد أتى فيها بها يحسن بكل طالب أن يطلع عليه ويضبطه، وقد تفضل أحد الإخوة وقام بتفريغها، فراجعتُها وأعدت ترتيبها وتبويبها، ولعلي أنشرها قريبًا، لكن القراءة لا تغني عن السماع.

الـذي حـام بقلبه وظهرت بركته في عمله عـن قريب.

والتقدم في السن ليس حائلًا، فكم من شيخ بلغ ما بلغ وهو كبير! ومن الشواهد على ذلك ما ذُكِرَ عن تاج الدين الحنفي النحوي أنه بعد أن بلغ الإمامة في علوم كثيرة، وتقدم به السن أقبل على سماع الحديث ونَسْخِ الأجزاء، فلما عاتبه الناس قال في ذلك:

وعاب سماعي للأحاديث بعدما كبرت أناسٌ همم إلى العيب أقرب وقالوا إمماعي للأحاديث بعدما يتطلب فقالوا إمماعًا يتطلب فقلت مجيبًا عن مقالتهم وقد غدوت لجهل منهم أتعجب إذا استدرك الإنسان ما فات من عُلى فللحزم يُعزى لا إلى الجهل يُنسب(١)

والله المو فق وحده.



<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة لابن حجر (١/ ٢٠٤-٢٠٥).



### المحث الثالث

# معالم فقه الاستدراك

لعلَّ هذا المبحثَ هو أهمُّ مباحثِ الكتاب؛ لأنه يتناول الفقه العمليَّ للاستدراك، وقد تضمن فقه اختيار مجال الاستدراك، وحسن التخطيط الإداري له، واستثار الأزمنة والأمكنة الفاضلة وأحاديث الفضائل فيه، وكذلك المواقف الفاصلة للانطلاق فيه، بالإضافة للحديث عن مفاتيح الاستدراك وعوائقه، وإليك تفصيلَ ذلك في ستة مطالب:

# 

### فقه اختيار مجال الاستدراك

إنَّ أُمَّتَنَا اليوم في رحلة صُعُود، فالوعي يزداد، والصحوة تتقدم، وهناك مساحات واسعة أخفقت فيها الأمة، فواجبٌ عليها أن تستدرك الأمر بإصلاحه، ثم تبدأ مسيرة الاستدراك لما فات بحسن التعويض فيها هو آت، ومن فقه الأخ الذي يريد الاستدراك على نفسه أن يجعل استدراكه متوافقًا مع استدراك أمته.

وعليه؛ فإنَّ من أهم معايير اختيار مجال الاستدراك أن يتوافق مع حاجة الأمة، وكلما كان أقرب إلى واجب الوقت كان أولى وأقوى وأمتع وأنفع، وينبل الرجل إذا جعل مجال استدراكه أمرًا كبيرًا؛ فإنَّ هذا يجعل تفكيره كبيرًا، ودوره كبيرًا، ومشروع عمره كبيرًا، بل ويجعله شخصًا كبيرًا، ومن ثم يُقطع ذلك الأمر إلى أجزاء صغيرة، فيصبح العمل اليسير الذي يقوم به في يومه جزءًا من العمل الكبير الذي هو مشروع عمره.

وَحَاجِةُ الأُمَّةِ فِي نظري تشتد في سبعة مجالات، قبل الإدلاء بها أستدعي أنموذجين لمن جعل استدراكه على نفسه متوافقًا مع حاجة أمته ودعوته.

### أما الأول فاستدراك عمر بن الخطاب هه:

فإنَّ الفترةَ الزمنيَّةَ التي أسلم فيها كان الأذى قد اشتد بمن اكتُشِفَ إسلامُه، ومن ثَمَّ كان المسلمون يجتهدون في إخفاء أنفسهم وعبادتهم، فجاء عمر الله وقرر أن يستدرك على نفسه بإنهاء حالة الاختفاء، ووافقه النبي على ذلك، وخرج المسلمون في صفَّين، وطافوا بالبيت، وشكل بذلك سياجًا معنويًّا حمى به الفئة

المُسلِمَة، وكسر نفسية قريش، وأخلف يدعو الناس إلى الإسلام جهرةً، وسماه النبي على الإسلام جهرةً، وسماه

### وأما الثاني فاستدراك خالد بن الوليد ﷺ:

فإنه ما أن أسلم حتى جاءت غزوة مؤتة، ولما حصل الفراغُ القياديُّ باستشهاد القادة الثلاثة قُدِّم للقيادة، وقام من فوره بإنقاذ جيش المسلمين بطريقة بديعة قذفت الرعب في قلوب الكافرين، وبعد ثلاث سنوات من ذلك كان له النصيبُ الأعلى في حراسة الدين بالقضاء على فتنة المرتدين، ولما قرر المسلمون فتح فارس والروم تولى هذه المهمة الكبيرة، التي أصبح بها إمامًا عظيمًا من أبطال الإسلام يذكره الناس إلى آخر الدهر!.

أما المجالات السبعة التي تشتد حاجة الأمة لها، والتي هي أركان بناء المجتمعات والدول فهي: العلم النافع بنوعيه الديني والدنيوي، والجهاد بجميع مراتبه، والأمن، والإعلام، والاقتصاد، والسياسة، وإصلاح بِنيَة المجتمع، ولا ضيرَ من أي الأبواب دخلت تستدرك لأمتك باستدراكك على نفسك.

فهذه أصول المجالات، وغيرها تبعٌ لها، وفرعٌ عنها.

#### أما العلم:

فإنه أصلُ كلِّ نجاح، ومدخلُ بناءِ أي دولة، وصناعةِ أي نهضة، وإمامةِ أي أمة، ولهذا تجد عامة التكاليف التربوية والجهادية والسياسية وغيرها في القرآن قد جاءت بعد قوله: ﴿ ٱقُرَأُ ﴾ [العلق: ١]، فالأمر بالقراءة هو أول فرضٍ فرضه الله على الأمة.

ومن العجيب الذي يشد أذهان النبلاء أنَّ العلم وآلاته قد أشير إليه ست مرات في أول خمس آيات نزلت، تأملها بنفسك في قول الله تعالى: ﴿ ٱقُولُ إِلَّهُ مِرَيِّكُ

ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقُوَّأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَالَةُ يَعْلَمْ ﴾ [العلق:١-٥]!.

والآية قالت: ﴿ اَقُرَأَ ﴾ ولم تحدد مقروءًا بعينه، وعند أهل اللغة «إذا حُلِف المعمول اتَّسَع المدلول»، والمعمول في اصطلاح النحاة هنا هو الكلمة التي يمكن أن تأتي بعد الفعل؛ كأن تنصح طالب علم فتقول له: اقرأ الفقه أو التفسير أو الجغرافيا السياسية أو العلاقات الدولية، وهكذا، فها جاء بعد الفعل «اقرأ» هو المعمول للعامل، فلها حُلِفَ المعمول احتملت الجملة ما لا يحصى عددًا من الخيارات؛ ليعم الأمر بالقراءة القراءة في كلِّ علم نافع يحتاجه الناس وتحتاجه الأمة.

واستحضار هذا الأمر يعين الأخ المستدرِك على رسم خريطة مسيره، فالأمة تحتاج اليوم مثلًا إلى من يتقن السياسة علمًا وعملًا، وإلى من يمهر في التكنولوجيا بعد أن أصبحت سلاحًا مؤثرًا فعًالًا، وإلى من يضبط العقيدة والفكر، ويقوم بالرد على الشبهات التي يبثها من وقع في فخ الليبرالية أو العلمانية أو الإلحاد مثلًا، وإلى من يحسن الفقه خاصة فقه الأحوال الشخصية والمعاملات المالية لا سيها المعاصرة منها، وإلى من يُفسِّر القرآن ويشرح متون السُّنَّة وكتب السيرة ويعالج من خلالها أدواء الأمة، وإلى تطبيق ما نحتاجه من علم النفس والاجتماع في علاج الأمراض المجتمعية، ثم الاشتغال بالبناء الصحيح لها من جديد، وإلى تفعيل المختبرات التي يتم من خلالها التصدي لأي داء يبثه العدو عبر نشر الجراثيم المعدية بواسطة الدماء الملوثة بالأمراض القاتلة، وإلى الدخول في عالم البحوث العلمية التي تلازم البحث عن أسبابِ الظّواهِرِ وعلاجها، وعن الأسلحة التي نرد بها صواريخ العدو مثلًا، وإبطال مفعولها قبل أن تصل إلى الأرض، ونحتاج كذلك إلى حُرَّاسِ المعدية والقائمة تطول.

فمن تلقى العلم ونشره بهذا النَّفُس استشعر أنه في ساحة نفير، يجاهد بهذا العلم في سبيل الله، وينازل به أعداء الله، ولعلك تدرك بهذا لم تعامل القرآن الكريم مع العلم معاملة الجهاد إذ قال: ﴿فَلُولًا نَفَرُمِن كُلِّ فِرُقَةٍ مِنْهُمُ مَلَ إِنْفَةٌ لِيِّتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ فَوَمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلْيَهِمْ لَعَلَّهُمْ يَكُذُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢] فالنفير والفرقة والإنذار والحذر مصطلحات عسكرية جاءت في الحديث عن العلم والتفقه في الدِّين!.

والمقصود أنَّ طالبَ العلم في أي تخصص كان عليه أن يتعمق فيها تحتاجه الأمة، فالنجاح له ركنان: الأهلية والشعور بالمسئولية، والمرتجى أن يُنَظِّمَ شعورك بالمسئولية خطة مسيرك في تحصيل الأهلية، فيصبح استدراكك على نفسك جزءًا من استدراكك لأمتك.

وما قيل هنا في التعلم والتلقي يقال مثله في التدريس والتصنيف، وأكثر الكتب التي شكَّلت العقل المسلم كانت أثرًا لاستجابةٍ كريمةٍ لحاجة الواقع.

فكتاب «الرسالة» للإمام الشافعي مشلًا يُعد مُحَطَّةً محوريةً فارقةً في مسيرة الفقه عند العلماء، وبالرجوع إلى قصّته نجد أنَّ الإمام الشافعي لما نشأ في رحاب مدرسة الحديث بالمدينة، ثم عاش مدةً في رحاب مدرسة الرأي بالكوفة لاحظ أنَّ مدرسة الرأي كلما فقدت النص من السُّنَة اجتهدت وفق القواعد المقررة، وأنَّ مدرسة الحديث تأخذ بالنص دون التوغل في فهمه، وإدراك دلالته، فقاد مشروعًا مدرسة الحديث تأخذ بالنص دون التوغل في فهمه، وإدراك دلالته، فقاد مشروعًا إصلاحيًّا ضخعً بعد أن ضبط اللغة وأسلوب العرب في الكلام، وبلغ الإمامة في ذلك، حتى إنه شيخ الأصمعي الإمام اللغوي المشهور، ثم بدأ يُحبِّر فقه التعامل مع النصوص، فكتب كتابه المذكور سدًّا لثغرة كل فريق، فقرَّب أهل الرأي بذلك من النص، وأهل الحديث من فقهه، ولهذا كان من السهل أن يكتب مذهبه الجديد وهي السنة التي توفاه الله تعالى فيها بمصر.

فمعيار الاستدراك القائم على الاهتهام بحاجة الأمة، وواجب الوقت، والدخول في الأعهال الكبيرة بدا بارزًا جدًّا في مشروع الإمام الشافعي، ولهذا وقع أحسن موقع من أهل العلم، ومن النقول المُشعرة بذلك:

قال الإمام أحمد بن حنبل: ما عرفت ناسخ الحديث ومنسوخه حتى جالست الشافعي، وقال: ما حمل أحد محبرة إلا وكان للشافعي عليه فضلٌ ومنة!.

وقال الزعفراني: كان أهل الحديث نيامًا حتى جاء الشافعي فأيقظهم فتيقظوا!.

وقال الكرابيسي: ما كنا ندري ما الكتاب ولا السنة حتى سمعنا من الشافعي!.

وقال ابن خلكان: كان الشافعي أول من تكلم في أصول الفقه وهو الذي استنبطه!.

وقال الربيع المرادي: رأيت الشافعي بعد موته فقلت: ما فعل الله بك؟ فقال: أنا في الفردوس الأعلى! قلت: بم ذاك؟ قال: بكتابٍ صنَّفته وسميته الرسالة الجديدة (١٠)!.

### وأما الجهاد بمراتبه كافة:

فإنه حارسُ العلم والتعبد والبلاد والعباد.

وأنى لأمة أن تبني نهضتها وحضارتها وثغورها مخترقة من كل جانب، فكل ثغر يمكن أن تنصر فيه شريعتك، وتذل به أعداءك هو أرضية خصبة ينبت فيها الاستدراك، وهذا الباب يُقدِّم صاحبه جدًّا، ويجعله ينجز في أمد قصيرٍ ما فاته في عمر طويل.

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الأقوال في كتاب السلوك في طبقات العلاء والملوك للكندي (۱/ ۱۰۶-۱۰۹). ومادة الرؤيا ليست للاعتقاد الجازم، لا سيما وأن المقصود بيان فضل الكتاب لا القطع بدرجة صاحبه في الآخرة.

ويقفز إلى ذهني خبر صحابيً حيَّر كثيرًا من الدعاة وطلبة العلم، يصلح شاهدًا عظيمًا على ذلك؛ وهو خبر سعد بن معاذ الني أسلم في صدر العهد المدني، ومات بعد غزوة الأحزاب، يعني لم يعش في الإسلام إلا ست سنوات، ثم تخبرنا النصوص أنَّ عرش الرحمن جل جلاله اهتزَّ لموته!!.

والله إنَّ المرء ليهتزُّ من الداخل وهو يسمع هذا الخبر الذي تطيش له الألباب من روعته ورونقه!.

يا الله! ما الذي فعله سعدٌ ليبلغ ما بلغ!.

(٢) سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٢٨٠).

وأصارح القارئ أني لم أبحث في كلام العلماء عن سرِّ ذلك، ولكن ذهبت أقرأ سيرته لأرى المواقف الفاصلة التي استدرك فيها على نفسه تأخره في الإسلام، وجعلها في عين حاجة دعوته وأمته، ليكون استدراكه جزءًا من خطة استدراك دعوته، ووجدت بغيتي، وألتقط هنا بعض المواقف التي تعلن بنفسها أنَّ سعدًا هو رجل المواقف الفاصلة.

وأبدأ بجدول أعماله بعد إعلان إسلامه؛ فإنه لمّا أسلم على يد مصعب بن عمير الله في قصة لطيفة جمع قومه بني الأشهل، وقال لهم: كيف تعلمون أمري فيكم؟ قالوا: سيدنا وأوصلنا وأفضلنا رأيًا وأيمننا نقيبةً (١١)، قال: فإنَّ كلام رجالكم ونسائكم عليَّ حرامٌ حتى تؤمنوا بالله وبرسوله! فآمنوا، حتى قال الراوي: فوالله ما أمسى في دار بني عبد الأشهل رجلٌ ولا امرأة إلا مسلمًا ومسلمة (١٢)!.

فأسلم أكثر أهل المدينة بإسلامه، ولحكمة أرادها الله انطلقت الدعوة من مكة، والدولة من المدينة، ولما انطلقت الفتوحات فيما بعدُ من المدينة كان الأنصار من

<sup>(</sup>١) نقيبة الرجل سجيته وطبيعته والمشورة يقال: هو ميمون النقيبة ويقال: ما له نقيبة أي نفاذ في الرأي، وهذا المعنى الأقرب هنا. انظر: المعجم الوسيط (٢/ ٩٤٤).

مادة الإسلام التي نشرت دين الله في الأرض، مما يعني أن جزءًا كبيرًا ممن أسلم من الأمم كان في ميزان الأنصار، والأنصار ومن أسلم على أيديهم في ميزان سعد، وعامة من ذُكر في ميزان مصعب الله!

ولما خرج المسلمون يعترضون قافلة أبي سفيان يوم بدر شاور النبيُ على أصحابه في القتال، فتكلم الصحابة بالموافقة، لكن النبي كان يعيد طلب الشورى يريد الأنصار؛ لأنّه تخوّف ألا تكون الأنصار ترى نصرته إلا ممن دهمه بالمدينة من عدوه، وأنه ليس عليهم أن يسير بهم إلى عدوً من خارج بلادهم، وذلك بناء على عدم وضوح هذا الأمر في بنود بيعة العقبة.

ففطن سعدُ بن معاذ الله لكلامه، فقال: والله لكأنك تريدنا يا رسول الله!.

قال: أجل!.

فرد سعدٌ بكلام ما أظن أنَّ فريقًا من الأدباء يستطيع صياغة بعضه، وما أحسب أحدًا يقرؤه إلا واشتهي أن يكون هو من نطق به، وما ضره أن يبقى بعده ساكتًا عامة عمره!.

قال: فإنا قد آمنا بك، وصدقناك، وشهدنا أنَّ ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فنحن معك، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلَف منا رجلٌ واحد، وما نكره أن تَلقَى بنا عدوَّنا غدًا؛ إنا لصُبُرُ في الحرب، صُدُقٌ في اللقاء، لعل الله يريك منا ما تقر به عينك، فسر بنا على بركة الله!.

ولعلك أن تكون خرجت لأمرٍ وأحدث الله إليك غيره، فانظر الذي أحدث الله إليك غيره، فانظر الذي أحدث الله إليك فامض، فَصِلْ حبالَ من شئت، واقطع حبالَ من شئت، وسَالِم من شئت، وعَادِ من شئت، وحذ من أموالنا ما شئت، وأعطِنَا ما شئت، وما أخذت منا كان

فَسُرَّ رسول الله ﷺ بقول سعد، ونشَّطَهُ ذلك، ثم قال: «سيروا وابشروا؛ فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين، والله لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم»!.

وظهر نَفَسُ سعد في قومه، فلم كان يوم أحد وفر الجيش كان سعدٌ بمن ثبت مع النبي على وما زالت بقعة مع النبي عبد الأشهل، وما زالت بقعة أحد تحتضن في أحشائها تلك البذرة الطاهرة النقية التي كانت من جملة جيل التأسيس، وقام الإسلام عليها.

واستشهد أخوه عمرو في المعركة، لكن أمه لم تكترث بذلك، وكانت تجد البحث عن النبي على فلما وجدته تأملته فلما وجدته سالًا قالت: إذ رأيتك سالًا فقد أشوت المصيبة!؛ أي صغرت وخفت، فعزاها رسول الله على بعمرو بن معاذ ابنها.

ولما كانت وقعة الأحزاب أصيب سعد، وخشي أن يقتل قبل أن يُشفى صدرُهُ من بني قريظة إذ خانوا المسلمين، فقال: اللهم لا تمتني حتى تقر عيني من قريظة، مع أنهم كانوا حلفاءه ومواليه في الجاهلية!.

ولما تم حصارهم، وحصل الاتفاق أن ينزلوا على حكم سعد فيهم قال: فإني أحكم أن تقتل المقاتلة وأن تسبى الذرية! قال النبي على «لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سموات»!.

فأنت ترى بجلاء أنه كان يراعي في خُطَّتِه مصلحة دعوته حتى في تقرير مصيره وحياته، فربط حياته بخدمة الإسلام وأهله وإذلال الكفر وأهله ربطًا تامًّا، ومن أعجب ما وقعت عيني عليه أنه قال بعد أن أصيب وحكم في بني قريظة:

«اللهم إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ أَحَبَّ إِلَيَّ أَنْ أُجَاهِدَهُمْ فِيكَ مِنْ قَوْمِ كَذَّبُوا

رَسُولَكَ وَأَخْرَجُوهُ، اللهمَّ فَإِنِّي أَظُنُّ أَنَّكَ قَدْ وَضَعْتَ الْحَرْبَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ، فَإِنْ كَانَ بَقِيَ مِنْ حَرْبِ قُرَيْشٍ شَيْءٌ فَأَبْقِنِي لَهُ حَتَّى أُجَاهِدَهُمْ فِيكَ، وَإِنْ كُنْتَ وَضَعْتَ الْحَرْبَ فَافْجُرْهَا وَاجْعَلْ مَوْتَتِي فِيهَا، فَانْفَجَرَتْ مِنْ لَبَّتِهِ (١)(٢).

فلا عجب بعد كل ذلك أن يكرمه ربه كرامةً لم تعرف لأحدٍ قبله ولا لأحدٍ بعده.

وبعد الذي تسطر؛ فإن الحاجة اليوم لسد الفجوات العسكرية شديدة، خاصة بعد أن أضحى الثغر العسكري علمًا، فيمكن لمن رام الاستدراك على نفسه أن يقف على أهم الحوائج العسكرية، ويسخر وقته في تطويرها، وإيجاد حلِّ لمشكلاتها؛ كمشكلة طائرة الاستطلاع مشلًا المُلقَّبة بالزنَّانة في بلادنا، والتي لو استطعنا تحييدها لتغير شكل القتال وثمرته جذريًّا.

ويمكن أن يتخصص في أحد التخصصات العسكرية التي تشتد الحاجة لها، حتى يصبح متمكنًا فيه راسخًا في مادته، فيكفي أمته هذا الباب.

### وأما الأمن:

فلست أعني به العمل في الأجهزة الأمنية وإن كان هذا فاضلًا؛ ولكن أعني ضبط النُّظُم الأمنية، والقدرة على إدارة صراع الأدمغة مع العدو، واختراق منظومته، وكشف عدته وخططه، وإبطال هجهاته، ومعرفة أدواته، وتجنيد العيون بداخله، وغير ذلك، سواء كان هذا على المستوى المحلي أو المستوى الدولي.

فالمعارك العسكرية في الغالب ظلُّ للمعارك الأمنية، فالمعركة أمنية أصالةً عسكرية تبعًا.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢١٢٤)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٤٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر عامة ما ورد عن سعد في كتاب "سكب الرذاذ على سيرة سعد بن معاذ" لأم الفضل.

### وأما الإعلام:

فإن طوفان العولمة جعل العالم اليوم حاضرته وباديته كقرية واحدة، وأصبح الاعتزال مرادًا للأعداء؛ لتخلو لهم الساحة ليفرخوا ويبيضوا إثمًا وفسادًا كيفها شاءوا، عبر وسائل الإعلام الهابطة والموجهة، لإفساد ما تبقى من تعاليم الإسلام وأخلاقه.

ومن أخطر ما يسلكه المبطلون اليوم أنهم يعيدون عرض الإسلام بها يتوافق مع الثقافة الغربية، ويقلبون بذلك حقائق الدين، حتى إنهم ليتهمون أصحاب الحق بالفساد والإفساد، ويثنون على أهل الباطل بالصلاح والإصلاح.

وقلب الحقائق خصلةُ نفاق قديمة، كما قال تعالى عن المنافقين: ﴿لَقَدِ ٱبْتَعَوُّا ٱلْفِتْ نَةَ مِن المنافقين: ﴿لَقَدِ ٱبْتَعَوُّا ٱلْفِتْ نَةَ مِن الْمَافقين: ﴿لَقَدِ ٱلْتَعَوَّا ٱلْفِيهَ: ٤٨].

وكم يتقاطر القلب أسى عندما يرى نجاح العدو في تصوير الضحية مجرمًا والمجرم ضحيةً! وما نقدر بعدُ على مهارة الخطاب الذي نُركِّعه به لنا، فامتلاك بعض الوسائل الإعلامية شيء، وإدراك فلسفة الإعلام وفقه عرضه شيءٌ آخر.

ومع الزيادة الإعلامية النامية للفساد الخُلُقِي، والانحراف العقدي والفكري والسلوكي لم يعد يصلح إغلاق الأبواب والنوافذ؛ بل يتعين من يتصدى للمرابطة الدائمة في مواجهة هذا الطغيان الجارف للخير والأخلاق والدين والمفاهيم.

وهذا يحتاج منا أولًا إلى دراية وخبرة بفنون هذه المعركة؛ إذ إنَّ معرفة الأساليب الحديثة لهذا الجهاد البياني لا تقل شأنًا عن معرفتنا بأساليب استعمال الأسلحة القتالية الحديثة (١٠)، وهذا يستدعي استنفار كُتَّابنا ومفكرينا وإعلاميينا وشعرائنا

<sup>(</sup>١) موسوعة الرد على المذاهب الفكرية المعاصرة للشحود ١-٢٩ (٦٨/ ١٣٥).

للتنظير لهذا الدين، والدفاع عنه، ومهاجمة الخصوم بأحسن الوُّسُل(١).

وهذا يعني وجود مساحة ضخمة لمن رام الاستدراك على نفسه بالوقوف في هذا الخندق الدي لا يقل شأنًا عن خندق المواجهة العسكرية، ولهذا لما دَخَلَ النَّبِيُّ مَكَّةَ فِي عُمْرَةِ الْقَضَاءِ، وَابْنُ رَوَاحَةَ بَيْنَ يَدَيْهِ يَقُولُ:

خَلُّوا بَنِي الْكُفَّارِ عَنْ سَبِيلِهِ الْيَوْمَ نَضْرِبْكُمْ عَلَى تَأْوِيلِهِ ضَرَبًا يُزِيلُ الْهَامَ عَنْ مَقِيلِهِ وَيُذْهِلُ الْخَلِيلَ عَنْ خَلِيلِهِ

قَالَ عُمَرُ: يَا ابْنَ رَوَاحَةَ فِي حَرَمِ الله، وَبَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ الله ﷺ تَقُولُ هَذَا الشَّعْرَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «خَلِّ عَنْهُ؛ فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَكَلَامُهُ أَشَدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ وَقُع النَّبْلِ»(٢)!. صححه الألباني، ودلالة الحديث واضحة ظاهرة.

### وأما الاقتصاد:

فإنه مجالٌ خصبٌ للاستدراك، بل ويحتل مرتبةً متقدمةً بين المجالات الأخرى، لا سيها وأن أغلب التجارب الإسلامية تتقهقر على عتبات الاقتصاد، وهو اليد التي يوجعنا العدو عادةً من خلالها.

ويشعر المرء بالأسى عندما يرى عقلية كثيرٍ من أصحاب التجارب الإسلامية لا يحسنون جمع المال إلا عبر التبرعات والضرائب غالبًا.

ومع الحاجة الماسة إلى ترويج ثقافة النهضة بالاقتصاد لعمارة الأرض من خلاله.. إلا أن ثقافة التزهيد من المال ما زالت تحتفظ بموقعها في الطرح الدعوي والمنبري، رغم أنها من جملة المفاهيم التي تُعرض مشوهةً عن مادة الشريعة؛ وذلك أن بعض المستغلين بالدعوة فهم أن الزهد يعني التزهيد في المال، والحق أن

<sup>(</sup>١) الرباط في سبيل الله ومجالاته المعاصرة لمحمد المصطفى ص (٢٧-٢٩).

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي، رقم الحديث: (٢٨٩٣).

الزهد هو «ترك ما لا ينفع في الآخرة» كما عرفه شيخ الإسلام ابن تيمية (١).

ولا يرتاب مبتدئٌ في طلب العلم فضلًا عمن فوقه أن من أكثر الناس فضلًا وأعظمهم اليوم نفعًا وأجرًا من آتاه الله مالًا، فهو ينفق منه في ظل الأزمات الاقتصادية والشدائد العامة.

ولك أن تستدل على فضل ذلك برزمة النصوص التي نطقت بفضل الصدقة والقرض، حتى بلغ الأمر أن يكتب على باب الجنة: «الصَّدَقَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالَهَا، والقرضُ بِثَهُانِيَةَ عَشَرً » كما أخرج ابن ماجه (٢).

وبناء على ما تقدم؛ فليس بمستغربٍ بعد ذلك أن نرى التقدم في عقلية الإنتاج بطيئًا جدًّا، وأن نرى العدو يتحكم بنا من خلال هيمنته على ذلك.

وبم تسطر ظهر واضحًا أن ثغر الاقتصاد مجالٌ خصبٌ للاستدراك؛ لأن أهله الواقفين ببابه قلة.

### وزيادةً في التحريض على سلوك هذا المسلك أقول:

إن المال أحد الكليات الخمس في الشريعة، وإن الشريعة لا تُنَظِّر للفقر ولا للمسكنة، بل إنَّ كمية النصوص الهائلة التي تدعو للإنفاق وإيتاء ذي القربى والإقراض والزكاة والنفقة في الجهاد والكفارات تستفزنا للعمل على إزاحة الفقر عن المشهد، وتُشعِرُ المخاطب بأن يكون غنيًا ليفعل ذلك.

ما شعورك عندما تجد النبي على يستعيذ بالله من الفقر دبر كل صلاة؛ فقد أخرج النسائي ما مفاده أن النبي على كان يدعو دبر كل صلاة: «اللهم إنّي أعُوذُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٢٤٣١).

# بِكَ مِنْ الْكُفْرِ وَالْفَقْرِ وَعَذَابِ الْقَبْرِ»(١)!.

ولم يكن النبي على فقيرًا على الدوام كما يستقر في بعض الأذهان؛ فالنبي على كان بمكة تاجرًا، ثم ورث مال خديجة و وهي من أثرياء مكة، ولما ذهب إلى المدينة أعطاه الله خُمُسَ الخُمُس من الغنائم، يعني سهمًا من خسة وعشرين من مال الأمة، وأعطاه أربعة أخماس الفيء؛ أي من المال الذي يؤخذ من العدو من غير قتال، وقد رأيناه يذبح يوم حجه ثلاثة وستين بدنةً من ماله..

وأحصى الدكتور عبد الفتاح محمد السيان في رسالته «أموال النبي على كسبًا وإنفاقًا وتوريثًا» بإشراف شيخنا الدكتور محمد الزحيلي بأن مجمل ما دخل من الذهب في مالية النبي على بلغ (١٢١٧) كيلوجرام من الذهب، ومجمل تركته من العقارات والأراضي بلغ (١٥) قطعة أرض.

أما ما يذكر أنه ربط على بطنه الحجارة من الجوع، وكان يمر عليه الهلال ثم الهلال ولا يوجد في بيته طعام، وتوفي ودرعه مرهونة عند يهودي.. فهذه من الحالات الطبيعية التي تمر بالإنسان، فلا يكون عنده سيولةٌ مالية، وإن امتلك قطعة أرض هنا أو عقار هناك، فتتقلب عليه الأحوال فقرًا وغنى، ضيقًا وسعةً.

لكن النبي ﷺ كان في الجملة ذا مال، كيف وقد قال الله تعالى له: ﴿وَوَجَدَكَ عَالِي لَهِ: ﴿وَوَجَدَكَ عَالِي لَهِ:

بل نجده على استقلال الذي دخل فيه إلى المدينة عمل على استقلال الأمة اقتصاديًا؛ إذ لما وصلها وجد الماء العذب بيد اليهود، بمعنى أن اليهودي لو مكث أيامًا في سخط علينا فيمكن أن يتحكم بالماء الذي نشربه!، فعندها أعطى النبي على صفقة فورية تنص على أن من يشتري البئر له الجنة، نعم؛ الجنة مقابل

<sup>(</sup>١) سنن النسائي، رقم الحديث: (١٣٤٦).

بئر!؛ لئلا تبقى أساسيات الناس وحاجياتهم بيد عدونا، يتحكم بناكما يشاء.

فقد روى الترمذي والنسائي أن رَسُولَ الله عَلَيْ قَدِمَ اللَّدِينَةَ وَلَيْسَ بِهَا مَاءُ يُسْتَعْذَبُ غَيْرَ بِعْرِ رُومَةَ فَقَالَ: «مَنْ يَشْتَرِي بِعْرَ رُومَةَ فَيَجْعَلُ فِيهَا دَلْوَهُ مَعَ دِلَاءِ اللَّهُ لِمِينَ بِخَيْرٍ لَهُ مِنْهَا فِي الجُنَّةِ»(١)، فاشتراها عثمان بن عفان همن صلب ماله.

ولعلك لاحظت أنه على اشترط أن يكون دلو المشتري واحدًا مع دلاء المسلمين؛ وذلك لئلا يتحكم بأساسيات حياتنا أحدٌ من الناس، حتى لو كان مسلمًا.

هذا الفهم العظيم الذي يقرره النبي عنه ندرك معه أنَّ الاقتصادَ أحد أعمدة بناء الدول، ويتعين اليوم أن نتعامل معه كعلم؛ لئلا نهارسه بسذاجة وجهل، فنقع في درك الشقاء، وذلك أن فضل الله تعالى وكرمه يتنزل على الأمسة المتعلمة القارئة، وقد جاء الربط بين القراءة وكرم الله في قوله تعالى: ﴿ أَقُرَأُ وَرَبُكَ الْمَحْمَدُ مُ الله العلق: ٣].

والأزمات التي تحيط بالأمة اليوم لا يكفي أن تُعالج بالدعوة إلى التوبة من الذنوب فحسب؛ بل ينبغي أن تدار بعقل مؤثر وقلب متأثر، والقلب المتأثر هو الذي يحسن أصحابه فعل الحسنات والتوبة من السيئات، والعقل المؤثر هو الذي يتقن أصحابه الأخذ بالعوائد الجارية التي جعلها الله في الناس، والتي تُلقَّب بفقه السنن، ويعني طريقة معاملة الله للبشر، سواء كانوا من المسلمين أو من الكفار، فمن أخذ بأسباب الغني وفقه الله، ومن تقاعس وقصر فسيبقي في العناء والشقاء.

بقي أن يعلم أن مثلث القوة في حياة الدول: الاقتصاد والجهاد والإعلام، وهذه الثلاثة هي أشد الأسلحة التي يفتك العدو بنا من خلالها، ولن نكسر شوكته إلا

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٣٧٠٣)، سنن النسائي، رقم الحديث: (٣٦٠١). وقد صححه الألباني.

#### إذا استعملنا الأسلحة التي يواجهنا بها.

وقد أحسن الصهاينة استعمال هذا المثلث جيدًا؛ فإنهم لما أرادوا التمكن من الأنظمة والدول درسوا مادة الشعوب الإسلامية جيدًا، فوجدوا أن المجتمع ينقسم إلى قسمين: نخب وعوام، ولاحظوا أنَّ العوامَّ يريدون الحق لكنهم لا يعرفونه، وأن النُّخب يعرفون الحق لكنهم لا يريدونه، فاشتروا النخب بالمال، وضللوا الشعوب بالإعلام، وقاوموا كل محاولة إصلاحٍ بالسلاح، فتم لهم الأمر بأيدٍ عربيةٍ خالصة!.

وإدراك هذه السياسة تدفع بشباب الأمة ورجالها أن يستدركوا على أنفسهم بتكثيف الجهود التي نقيم بها اقتصادًا قويًّا، وجيشًا قويًّا، وإعلامًا قويًّا، وليس من فراغ أن يجمع بينها النبيُّ في حديثٍ واحدٍ نصُّه: «جَاهِدُوا المُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ»(۱)! صححه الألباني.

وعسى أن يُقيِّضَ الله من عباده من يعقل أنَّ الاقتصاد أحدُ أهم الأسلحة الفتاًكة التي نحفظ بها كلمتنا، ونستقل عبرها بقرارنا، ونوجع بها عدونا، وننهض بها بأمتنا.

#### وأما السياسة:

فأعني بها الدراية بسبل إدارة الدول وبنائها، وهذا يتطلب دراسة العلوم السياسية، والإحاطة بالتاريخ، وبقوانين النهضة وبناء الحضارة، ودراسة التجارب الإسلامية والإنسانية، وفهم عقلية الباطل، وأساليبه؛ ليسهل علينا بعد ذلك إقامة نظام إسلامي شامل.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٢٥٠٦).

وإقامة النظم الإسلامية شيء، والتنظير لها شيءٌ آخر، فأن تُنظِّر لفكرة تَحَتُّم الالتزام بالشريعة في مجال الاقتصاد شيء، وأن تحول النظرية الشرعية لنظم عملية وإجراءات تفصيلية تنظم عمل الدول والحكومات والبنوك والمؤسسات شيءٌ آخر، والضعف عادةً في الثاني لا في الأول.

# وأما إصلاح بنيةِ المُجتمع من الداخل:

فالعنوان كاشفٌ عن المضمون، فكل جهد يأخذ بالمجتمع إلى الازدهار، ويحفظه من عوامل الانهيار فهو أرضٌ خصبةٌ لمن رام الاستدراك بعملٍ كبير، من مثل تنضيج عقل الزوجين بفقه إدارة البيوت، وتربية الأبناء، وعلاج مشكلات الأسرة، والإصلاح بين الناس، والتنظير للعمل التطوعي، والتخفيف من البطالة، والسعي في حل مشاكل الشباب، ومعالجة المشكلات في ملف الزواج والطلاق والأيتام، ونشر ثقافة العلم والتكافل والقِيم في أرجائه، وإقامة المؤسسات الأهلية لإنجاز ذلك.

# وفي ختام هذا المطلب أنوه إلى أمرين:

الأول: يمكن في تحديد مجال الاستدراك أن تسترشد بالماضي لتحديد المستقبل، فتُشَاكِلَ الطاعةُ الجديدة المعصيةَ القديمةَ في جنسها؛ فمن كان يتاجر بالحرام يتاجر اليوم بالحلال، ومن كان يُسَخِّرُ صوتَه في سبيل الشيطان يجعله اليوم في سبيل الرحمن.

على أنه لا يلزم التحولُ في الاستدراكِ من معصيةٍ إلى طاعة؛ بل قد يتحول المستدرِكُ من عمل حسنِ لما هو أحسن، ومن عمل صغير لآخر كبير.

والآخر: اتضاح ملامح مجال الاستدراك بدِقَّةٍ ليس شرطًا للبداية، بل يمكن البدء بأعمال عاديَّةٍ صغيرةٍ في الفضاء الذي تحب، سواء كان علمًا أو جهادًا أو التصادًا أو غير ذلك، وأثناء المسير تكون متيقظًا لذلك، وكلما تقدَّمت في الطريق تكشفت لك الآفاق، وبدأ مشروع العمر الذي تريده محلًّا للاستدراك يتضح شيئًا فشيئًا.

ومع اكتهال وضوحه تحث الخطى إليه، متجاوزًا عامَّة العقبات، تستعين بالله وتأخذ بالأسباب حتى يفتح الله لك.





الذي يمشي بغير خُطَّهِ وافيةٍ يتعبُ ويفكرُ كثيرًا، ولا يُنجز أو يُنتج إلا قليلًا، وإنَّ من أهم صفات من قصد الاستدراك على نفسه أنَّ رؤيتَه معلومة، وخريطة سيره مرسومة، ﴿أَفَنَ يَمَشِي مُكِبًّا عَلَى وَجَهِهِ عَأَهَدَى ٓ أَمَّن يَمَشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الملك: ٢٢].

ويُرَكِّزُ هذا المطلب على أهميةِ تنظيمِ الشَّخصيَّةِ وكتابة الخطة الذاتية، وتحديد الشكل النهائي للشخصية الذي ستتأسس الخطةُ بناء عليه، ثم بيان كيفية كتابة الخطة، ونختم بزمرةٍ من النقاط المتناثرة المتعلقة بذلك، وبذلك يندرج تحت لواء هذا المطلب أربعة أفرع إليك تجليةَ القولِ فيها:

# الفرع الأول: أهمية تنظيم الشخصية وكتابة الخطة الذاتيَّة:

أستفتح الكلام بقول الشيخ محمد الغزالي إذ قال فأحسن القول:

ما أجمل أن يعيد الإنسان تنظيم نفسه بين الحين والحين، وأن يرسل نظرات ناقدة في جوانبها؛ ليتعرف عيوبها وآفاتها، وأن يرسم السياسات القصيرة المدى والطويلة المدى ليتخلص من هذه الهَنَات التي تُزري به!.

في كل بضعة أيام أنظر إلى أدراج مكتبي لأُذهِب الفوضى التي حلَّت به من قصاصاتٍ متناثرة، وسجلاتٍ مبعثرة، وأوراق أدَّت الغرض منها، فأرتب كل شيء في وضعه الصحيح، ويستقر في سلة المهملات ما لا معنى للاحتفاظ به.

وغرف البيت وصالاتُه تصبح مشعَّثة مرتبكة عقب أعمال يوم كامل، فإذا

الأيدي الدائبة تجول هنا وهناك لتنظف الأثاث المغبر، وتطرد القمامة الزائدة، وتعيد إلى كل شيء نظامه.

ألا تستحق حياة الإنسان مثل هذا الجهد؟! ألا تستحق نفسك أن تتعهد شئونها بين الحين والحين لترى ما عراها من اضطراب فتزيله، وما لحقها من إثم فتنفيه عنها مثلها تنفي القهامة عن الساحات الطهور؟!.

ألا تستحق النفس بعد كل مرحلةٍ تقطعها من الحياة أن نعيد النظر فيها أصابها من غُنم أو غُرم؟ وأن نُرجع إليها توازنها واعتدالها كلها رجَّتها الأزمات، وهزَّها العراك الدائب على ظهر الأرض في هذه الدنيا المائجة؟.

إنَّ الإنسانَ أحوجُ الخلائقِ إلى التنقيب في أرجاء نفسه، وتعهد حياته الخاصة والعامة بها يصونها من العلل والتفكك؛ ذلك أن الكيان العقلي والعاطفي للإنسان قلّها يبقى متهاسك اللبنات مع حِدَّةِ الاحتكاك بصنوف الشهوات وضروب المغريات، فإذا تُرِك لعوامل الهدم تنال منه فهي آتيةٌ عليه لا محالة، وعندئذٍ تنفرط المشاعر العاطفية والعقلية كها تنفرط حبات العِقْد إذا انقطع سِلْكُه، وهذا شأن المشاعر العاطفية والعقلية كها تنفرط حبات العِقْد إذا انقطع سِلْكُه، وهذا شأن في أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَاتَبَعَ هَوَنهُ وَكَانَا مَن فَوْطًا ﴾ [الكهف: ٢٨] ا. هـ(١).

ما أنفع كلامَ الشَّيخِ في التَّنْظيرِ لكتابةِ الخُطَّةِ الشَّخصيَّة!، لا سيها وأن الإنسانَ بمثابة مؤسسة لها أعمالُ ونشاطات، ونجاحُها منوطٌ بحُسنِ إدارتها، ودقة التخطيط لها.

# ومن منافع انتظام الإنسان وفق خطة شخصية الأوجه الثلاثة الآتية:

أولًا: كثرة الإنجاز: فالذي يُخَطِّطُ يُنجز في حدود ٧٠٪ من الخُطَّة، ويبقى متحفزًا للمزيد؛ لسيطرة الشعور بالتقصير عليه، أما الذي يمشى بلا تخطيطٍ ولا

<sup>(</sup>١) جدد حياتك للشيخ محمد الغزالي (١/٣).

هدفٍ فإنَّهُ إِن أَنْجَزَ ٣٠٪ كان في غاية البهجة، واستمراره محلُّ شك، وقد لا يصب إنجازُهُ في صالح هدفه العام، فيذهب جهده ضائعًا أو يكون نفعه قليلًا.

ثانيًا: السلامة من الاضطراب: فكثيرٌ من الشباب يهاب التخطيط، ويظنه أمرًا معقّدًا، وربها استساغ المشي بدون بوصلة أو هدف، يتحرك كيفها حُرِّك، مرة ينام بعد العشاء ومرة يسهر حتى الفجر، يقرأ ورده القرآني يومًا ويهجره أسبوعًا أو شهرًا، وإن خطَّط فليوم أو بعض يوم، يقتله الفراغ، وربها دفعه لمقارفة المعصية، وفي غالب الأحوال تلتهم وسائل التواصل الاجتهاعي غالب وقته.

فإذا التقط فكرة الاستدراك، وخطَّ قلمُهُ خطةً شخصيةً له، وبدأ في تطبيقها، فقد شيع العشوائية في حياته إلى مثواها الأخير، وأصبحت أيامه معلومة الأعباء، يشتغل بالتنفيذ لا بحيرة التفكير والتدبير.

وأذكر أني جالست شابًا ناشئًا ناهز العشرين، ولمَّا تداولنا الأوراد العلمية قال لي: يومي واضحُ المعالم: خمس ساعات للتخصص الذي أَدْرُسُهُ، وساعة لحفظ القرآن ومراجعته، وساعة للتفسير، وساعتان للقراءة في الكتب الثقافية والشرعية والفكرية، وحاصل المقروء عندي يوميًّا سبعون صفحة، وقد انتهى من قرابة مائة كتاب بهذه الطريقة.

ثالثًا: حل المشكلات الخاصة: وذلك أنَّ الإنسانَ إذا جاء على الجانب الاجتهاعي مثلًا في الخطة، وانتهى مبكرًا من حسم قراره بشأن الزواج وبناء البيت ومجال الوظيفة وغير ذلك.. فإنَّ العقل سيتجه بِكُلِّيتِه إلى التفكير في مسارات الحل الذي نضّجه، لا في المشاكل نفسها، وقد أحسن الدكتور عبد الكريم بكار إذ صرَّح قائلًا: «كل مسلم لا يستطيع حل مشكلاته الخاصة يتحول هو إلى مشكلة اجتهاعية»!.

وعقب الذي تسطَّر فيَقْبُحُ بالشَّابِّ أن يبقى تائهًا؛ بل الظن الحسن بالذي يريد أن يعوض ما فاته من سنوات أن يدخل شبكة الانترنت، ويفتش فيها عن دوراتٍ

مسجلةٍ في التخطيط للذات (١)، ويجالس المختصين، ويقرأ بعض الكتابات النافعة في هذا المجال، وأنصح بكتاب «الخطة البراقة لذي النفس التواقة» للدكتور صلاح الخالدي؛ فإنه نافعٌ مفيد، وهو منشورٌ عبر الشبكة.

ثم ليُعلم أنَّ من لم يخطط لنجاحه فإنه يخطط تلقائيًّا لفشله، ومن لم يُخطِّط لنفسه فسيكون تلقائيًّا ضمن منظومة خطط الآخرين.

# الفرع الثاني: تحديد الشكل النهائي للشخصية:

ومنزلة هذه النقطة من الخُطَّةِ كمنزلة تكبيرة الإحرام من الصَّلاة، والوقوف بعرفة من الحج، فإذا عرف من رام التعويض لما فات، والاستدراك فيها هو آت أين يقف؟ وإلى أين يتجه؟.. اتضحت معالم طريقه جيدًا، وقام برسم خط للسير لا تَعَرُّجَ فيه، فيصل لغايته في أخصر وقت، وأوفر تكلفة.

فلا بد إذن من تحديد الشكل النهائي للشخصية؛ هل سأكون فقيهًا يُفتي الناس؟، أم مؤلف كتب ودراسات؟، أم قائدًا عسكريًّا يُذِلُّ أعداءَ الله؟، أم رجل سياسة يُؤَثِّرُ في مسار الأحداث؟، أم خبيرًا أمنيًّا يقف لعدونا بالمرصاد؟، أم رجل إعلام يُحسن البلاغ؟، أم مُصلِحًا اجتهاعيًّا يحل مشاكل المجتمع مشكلةً بعد أخرى؟، أم رجل اقتصاد يعيد للأمة قَدْرَهَا وقرارها؟، أم مفكرًا يصنع المفاهيم التي تحتاجها الأمة؟، أم رجل تربية ودعوة وإصلاح؟، أم رجل بحوث علمية يتفرغ عبرها لحل المُعضلات؟، أم عالمًا في الشريعة أو الفيزياء أو الطب أو التاريخ أو غير ذلك؟.

<sup>(</sup>١) وذلك أنني تركت كثيرًا مما ينبغي أن يُقال في مجال التخطيط؛ لئالاً أَخْرُجَ عن مقصود الكتاب، ومحل بسط ذلك كتب الإدارة، والتخطيط الاستراتيجي، والذي ركَّزت عليه هنا هو الجانب العملي الواقعي دون الإغراق في التفصيلات والمثاليات.

إنَّ مُجَرَّدَ الانتهاءِ من الإجابة عن هذا السؤال سيجعلك تبدأ في الشغل ولو عددت نفسك متكاسلًا؛ وذلك أنَّ إنجازَكَ لهذه النقطة يعني أنك ستبدأ تقتني الكتب اللازمة لمسارك، وتصاحب أناسًا يحملون نفس التوجه، وتطالع مواقع تبحث نفس التخصص، وتتقن المهارات والدورات التخصصية المطلوبة لذلك، وتقبل ذلك العمل وترفض غيره بناء على ذلك، والأهم من ذلك أنَّ قدرتَك العقلية الذهنية تصبح مركزةً في بناء صرح هذا الجانب.

وقد تقدم الحديثُ عن فقه اختيار مجال الاستدراك في المطلب الفائت، وهنا يُنبَّه على أن يكون هذا الجانب متوافقًا مع رغبة الإنسان وقدرته وطموحه، وليس بالضرورة أن يكون هو مجال تخصصه أو وظيفته، لكن كلها كان منسجهًا معه كان أولى وأقوى.

وذلك أنَّ الرغبة هي جسرُ الإبداع، ويمكن اكتشافُها بجولة معرفيَّة في جملة من العلوم، ليكتشف نفسه، فقد جعل الله نفس كل شخص متآخية مع نوع من المعارف، وليس بوقت ضائع ذلك الذي تنفقه في اكتشاف نفسك، وما فتح الله به عليك.

وحذار من أن تكون الرغبة بناء على إعجابٍ بفلان أو ضغطٍ من علان، وإنَّ غالفة الشاب لرغبة أهله في المجال الذي يريد ليست داخلة في العقوق؛ لعدم دخول ذلك في دائرة حقوقهم أصلًا، فمجال الاستدراك لا مجال فيه للمجاملات لا مع الأهل ولا مع الأصدقاء ومن له مقدارٌ كريم عندك، بل علامة الفقه عند هؤلاء أن يُوجِهُوا الإنسان للمجال الذي يسره الله له، وحببه إليه، وكلُّ ميسر لما خُلِق له، بل إني لأخشى أن تكون مخالفة الآباء لرغبات الأبناء هي من العقوق الحاصل في حقهم.

#### الفرع الثالث: كيفية كتابة الخطة:

بشكل عمليًّ ميسر لو أردنا أن نكتب خطةً متوسطة المدى، لمدة ثلاث سنوات فهاذا نفعل؟. لا بدأولًا من بيان محاور الخطة، ثم كيفية التنفيذ، ودونك البيان:

#### أولًا: محاور الخطة:

#### وهي ستة ، ودونك بيانها :

الجانب الإيماني: كالعبادات؛ من مثل التهجد وحفظ القرآن وأعمال القلوب.

- 1) الجانب التربوي والخُلُقي: ويُركِّزُ على الجانبِ السلوكي؛ من مثل العفة والتجرد والصدق والحِلم والحكمة والرفق والوفاء وما أشبه ذلك.
  - ٢) الجانب العلمي: ويضم عامة الاهتمامات العلمية، بما يشمل التخصص وغيره.
- ٣) الجانب الدعوي: وأعني به التنظير للفكرة التي تنتمي إليها، سواءً كانت شرعيةً أو لا، وذلك عبر الخطابة والتدريس، أو الكتابة والتصنيف، أو من خلال وسائل التواصل الاجتماعي أو غير ذلك.
- الجانب الاجتماعي: وفيه العناية بالأهل، والعلاقة مع الأرحام والجيران والأصدقاء وزملاء العمل وأضراب ذلك، ويدخل في هذا الجانب ما يتعلق ببناء البيت والزواج والوظيفة كذلك.
- ه) الجانب الشخصي: ويُـؤوِي إليه الجانب الصحي والترفيهي وتحصيل المهارات التي يحتاجها ويرغبها؛ كمهارة الخط والسباحة وقيادة السيارة والحاسوب وما أشبه ذلك.
- آ) فيأتي إلى كل جانب من هذه الجوانب الستة، ويقوم بكتابة خطة خاصة به،
   تتضمن الأعمال التي يريد إنجازها في هذا الجانب، أو المرتبة التي يريد أن يبلغها
   فيه خلال السنوات الثلاث، فالمطلوب هنا مجرد سرد الأعمال ليس إلا.

# ثم إنه سيكون عندنا أربع ورقات:

الأولى: الخطة الاستراتيجية: وفيها سرد الأعمال في كل محور للسنوات الثلاث، بحيث يكتب: المحور الأول: الجانب الإيماني، والأعمال التي سيثبت عليها، ويقوم بها هي كذا وكذا، ويقوم بتعدادها، ويفعل كذلك مع كل محور.

والثانية: الخطة السنوية: بحيث يقتطع جزءًا من الأعمال في كل محور؛ ليقوم بتنفيذه خلال العام، ويراعي نسبة التوزيع بين السنوات الثلاث؛ بحيث يكون المقتطع ثلث الأعمال تقريبًا، مع الانتباه إلى أن بعض الأعمال قد تكون لمرة واحدة خلال المدة كلها؛ كالحج أو العمرة مثلًا في الجانب الإيماني، وكالتسجيل للهاجستير مثلًا في الجانب العلمي، وأخذ دورة في السباحة في المحور الشخصي.

والثالثة: الخطة الشهرية: وهنا يقوم بتوزيع أعمال السنة على الأشهر، لكن لا يقوم بكتابة خطة جميع الأشهر؛ بل يأخذ طائفةً من الأعمال التي سينفذها خلال الشهر، مع مراعاة العدالة في التوزيع؛ لئلا يعاني الضغط في الأشهر الأخيرة، وفي نفس الوقت يراعي حالته في الأشهر، فليست خطة فترة الإجازة إن كان موظفًا أو طالبًا كخطته فيما لو كان مشغولًا بذلك.

ومن حسنات الخطة الشهرية أنه يصبح ينظر لأعماله طيلة الشهر في ورقة واحدة، فيعرف أنَّ أعباءً في الجانب العلمي في هذا الشهر أنه سيقرأ ثلاثة كتب مثلًا، وفي الجانب الاجتماعي أن عنده جولة صلة رحم، وهكذا.

والرابعة: الخطة الأسبوعية: فيكتب فيها عمل الأسبوع، ويُلاحظ فيه البرنامج اليومي، فيعرف مثلًا أن عليه في الجانب الإيهاني حفظ صفحة من القرآن كل يوم، وفي الجانب الدعوي أنه سيكتب مقالًا يُعالج قضيةً ما في المجتمع، وهكذا.

وقد التزمت بهذه الطريقة، ووجدت فيها بركةً وأي بركة!.

ومما يُيسِّر الأمر أن يقوم بتجهيز قوالب جاهزة للورقة الشهرية والأسبوعية عبر الحاسوب، ويصبح يُعبئ الفراغات فحسب، فهذا يجعل زمن كتابة الخطة الشهرية في صدر الشهر لا يستغرق سوى ساعةٍ أو بعض ساعة.

أما فيما يتعلق بتفصيل الخُطَّةِ من الدَّاخل فهذا شأنك، وسأضرب لك مثالًا واحدًا تقيس به غيرَهُ:

لو قررت أن تجعل من أعمالك الإيمانية في هذه السنوات الثلاث حفظ القرآن الكريم مشلًا، فتلقائيًّا ستجعل في الورقة السنوية حفظ عشرة أجزاء، وفي الورقة الشهرية جزءًا واحدًا، وتجعل الشهرين الباقيين في السنة للمراجعة والتثبيت، وفي الورقة الأسبوعية خمس صفحات؛ بحيث تحفظ كل يوم صفحة، وتجعل اليومين الباقيين في الأسبوع وكذلك آخر الشهر للمراجعة والتثبيت، وهذا أصبح الهدف الكبير واضح المعالم على صعيد برنامج اليوم الواحد، وقد تُضاعف الكمية في الإجازة، وتخففها وقت الامتحانات والانشغالات، فهذه خطتك وأنت تتصرف فيها كما تشاء بما فيه صلاح أمرك.

#### الفرع الرابع: نقاط خمس منثورة في تنظيم الشخصية:

أولًا: الإرادةُ هي أصلُ التغيير، ولا يستطيع أحدُّ أن يمنحك إياها، ولكن يمكن تشجعيك عليها.

وكثيرٌ من الشباب لا يفصله عن طموحاته إلا قرار، ولا ينقذه من أمواج الاضطراب والتردد والكسل إلا قرار، والكثرة من الناس لا ينبهم عليها الإنجاز من الكسل، ولا الحلال من الحرام، ولكن تحتاج إلى قرار جريء للدخول في عملية الاستدراك، ولذلك؛ فإن أكثر الناس استمتاعًا بالحياة، وتأثيرًا في الواقع أكثرهم ضبطًا للمشاعر، وتنظيعًا للقرارات التي تخصهم أنفسهم (١٠).

<sup>(</sup>١) توسعت في هذا المعنى في كتاب «تحصيل المرام في علاج مشكلة الشهوات والنظر الحرام» ص (٨٩-٩٣) فانظره إن شئت.

ثانيًا: بعض الإخوة يهاب كتابة الخطط الشخصيَّة، فهو يعتقد أنَّ لها قُدُسِيَّةً؛ بعض الإخوة يهاب كتابة الخطط الشخصيَّة، فهو يعتقد أنَّ أشرع في كتابة بحيث لا تحتمل شواغله وطوارئه، فتجده يقول: من الصعب أن أشرع في كتابة خطة؛ لأني هذه الفترة مشغولٌ بالامتحانات الجامعية، أو مرتبطٌ بعمل مع والدي.

كلا؛ اكتب الخطة وسجِّل فيها أنك ستتفرغ لمدة عشرين يومًا لإنجاز الامتحانات، وتحقق معدلًا جامعيًّا تقديره كذا، ثم إنك سترتبط بعملٍ مع أبيك مدته كذا، وهكذا، فخُطَّتُك ظِلُّ حياتك.

ثالثًا: يعقب الإنجاز نوعٌ من الخمول، وهذا معلومٌ عند على الإدارة، وعليه؛ فلا بد أن تكون فترةُ الرَّاحةِ مُقدَّرةً في الخطة، فطالبٌ ملتحقٌ بكلية الدراسات العليا مثلًا لو قرر أن يُنجِزَ رسالته العلمية في النصف الثاني من السنة، فإنه بعد أن ينهيها، ويشعر بالإنجاز قد يتراخى ويطول به زمان التراخي، فالجادة الإدارية تَعِظُهُ بأن يكتب في الخطة أنَّ مُدَّة التبسط خسة أيام، ومن ثم يعود من جديد.

والمسلم يربي نفسه ما إن ينتهي من عمل حتى يشرع في غيره، كم قال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَصَبُ ﴾ وَالْنَرَبِكَ فَأَرْغَب ﴾ [الشرح:٧، ٨].

رابعًا: إنَّ الاستدراكَ يتجزأ، فلو أراد المستدرِك أن يبني بيتًا أو ينجز علمًا أو يضبط مهارةً فيمكن تقسيم ذلك إلى خطوتين أو ثلاث أو أكثر من ذلك؛ لضمان دقة التنفيذ، وحسن الأداء، وعدم التشتت والاضطراب بالدخول في الأمور الكبيرة جملةً واحدة.

وذلك أنَّ حماسة بعض الشباب في استدراك التقصير، ورؤيته للناجحين تجعله يريد أن يتعجل المشهد الأخير الذي وصلوا إليه، من غير نظر إلى جودة وضبط، وربها فتح لأجل ذلك عدة جبهاتٍ في آنٍ واحد، والنتيجة أنه أحبط وربها يئس، وإنها الذي يتوجب عليه أن يتعامل مع الأعباء كها يتعامل القائد العسكري مع الأعداء، فيصف أعداءه في جدول المواجهة واحدًا بعد الآخر، ويجتهد ألا يطيل

زمن المواجهة مع كل جبهة.

ثم إنَّ تقسيم العمل الواحد إلى عدة أجزاء يُهونه في عين صاحبه، ويشعره بالفرحة وبالراحة النفسية بعد إنجاز كل جزء، مما يشجعه على المواصلة والمسير.

خامسًا: أمران إن تَرَتَّبَا في حياتك صلحت أحوالك دينًا ودنيا، وأُعنت على نجاح خُطَّتك: النوم والصلاة:

فإذا نمت وَفق الطبيعة التي جبل الله الناس عليها؛ بأن نمت مبكرًا قدر الاستطاعة، ولم تنم صباحًا إلا من نحو ساعة بعد شروق الشمس عند الحاجة، ثم استعنت بنوم القيلولة.. فإنَّ جدولَ يومِكَ سيكون مُنَظَّمًا مُرَتبًا، وسترى الإنجاز في حياتك حاضرًا ظاهرًا.

وإذا التزمت بالصلاة في المسجد.. فإنَّ منظومةَ مواعيدك وأورادك ستكون سليمةً مستقيمة، ولا تعاني من كثيرٍ من الأدواء التي يُعاني منها أهل هذا الزمان.

أما من كان برنامجُ نومِهِ مضطربًا، والتزامه بالصلاة في المسجد مضطربًا.. فإنَّ جَدولَ أعماله قد يكون مضطربًا، وسيعاني في تنظيمه وترتيبه.

وعلاج التشويش في هذين الأمرين يكون بمجاهدة النفس على الالتزام بها، وتحمل عناء التحول إليها، وذلك أنَّ أي أمرٍ يؤرق الإنسان، ويريد أن يجعله عادةً راسخةً في حياته فلا بد أن يكرره عددًا يثبت بعده، أقله واحدٌ وعشرون مرة وهو الغالب في الناس-، وأكثره أربعون مرة كها ينقل عن علهاء النفس، مع عدم القطع بينها، على أنه في هذه الفترة سيعاني كثيرًا، لكنه بعد ذلك سيرتاح طويلًا بإذن الله تعالى.

# المطلب الثالث

# استثمار الأزمنة والأمكنة الفاضلة

هـذا المطلب والـذي بعده يتمحضان في الاستدراك التعبدي، فمن الفقه لدى المستدرك أنه إن ابتغى تعويضَ فوائتِ السنوات الماضية أن يستفرغ وُسْعَه واجتهاده بالاستدراك في الأزمنة والأمكنة الفاضلة.

ومن رحمة الله تعالى بهذه الأُمَّة أنَّه لمَّا علم قِصَر أعهارها وضعف أجسادها بالنسبة لمن سبقها عوَّضها الله تعالى بالأماكن الفاضلة التي تضاعف فيها الأجور؛ كالمسجد الحرام والمسجد النبوي والمسجد الأقصى وثغور الحراسة والرباط، وكذلك بالأزمنة الفاضلة التي هي بمثابة مواسم تعويضية؛ كشهر رمضان الذي استأثر الله بمقدار أجره لعظمته، وليلة القدر التي جعلها الله خيرًا من ألف شهر، والأيام العشرة الأولى من ذي الحجة، وصيام عرفة الذي يُكفِّر سنتين من الذنوب، ويوم عاشوراء الذي يُكفِّر سنة واحدة.

ويمكن للمستدرك الذي يريد اعتياد العزائم أن يستثمر رمضان في تقرير العادات من أجل صناعة التحولات في حياته؛ ذلك أنَّ العادة -كما سبق- تثبت بالتكرار واحدًا وعشرين مرة غالبًا، إذا توفَّر الدافع لها، والقناعة بها، ولم يكن هناك انقطاعٌ بين المرَّات، وشهر رمضان ثلاثون يومًا، فيستثمر في ذلك، لا سيما وأن فعل الطاعات وترك السيئات يكون سهلًا متيسرًا فيه.

ولعلَّ أصلَ هذا المعنى مُستنبطٌ من الحديث الذي أخرجه الترمذي وابن ماجه من رواية أي هريرة هُ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «إِذَا كَانَتْ أُوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ صُفِّدَتْ الشَّيَاطِينُ وَمَرَدَةُ الجِّنِّ، وَفُتِحَتْ أَبُوابُ النَّارِ فَلَمْ يُفْتَحْ مِنْهَا بَابٌ، وَفُتِحَتْ أَبُوابُ

اجُنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنْهَا بَابٌ، وَنَادَى مُنَادٍ: يَا بَاغِيَ الْخَيْرِ أَقْبِلْ، وَيَا بَاغِيَ الشَّرِّ أَقْصِرْ، وَسَامًا عَنَى الشَّرِّ أَقْصِرْ، وَسَعَده الألباني.

فقد ربط النبي على الإقبال على الخير والإقصار عن الشر، وما ذُكِر من غلق أبواب النار وفتح أبواب الجنة.

وذلك أنَّ هناك صلة رحم بين أبواب الجنة وأبواب الحسنات المفضية إليها، فإذا جاء رمضان وفتحت أبواب الجنة فتحت أبواب الحسنات، حتى يصبح فعل الحسنات متيسرًا جدًّا، ويسهل عليه اعتباد مقدار حسن من ركعات التهجد وأجزاء القرآن وأوراد التسبيح بالإضافة للصيام نفسه، وغير ذلك.

وهناك صلة رُحِم بين أبواب النار وأبواب السيئات المفضية إليها، فإذا جاء رمضان وغُلِّقت أبواب النار غُلِّقت أبواب السيئات، حتى يصبح ترك السيئات متيسرًا جدًّا، ويسهل عليه أن يستديم الاستقامة على أمر الله بعد ذلك، وإن أذنب فذنوبه قليلة، والتوبة منها سريعة.

وينضاف إلى ذلك أنَّ الشياطينَ مُصفَّدة، فلا يوجد كثيرُ عناء في ذلك، وهذا أحد السُّبل التي يتميز من خلالها الذنب الذي سببه نفس الإنسان من الذنب الذي سببه وسوسة الشيطان، والله تعالى أعلم، ونسبة العلم إليه أسلم.

وبهذا تكون فكرةُ المطلب قد تقررت، غير أنه لمّا كُنّا من سكان الثغور استدعى هذا أن نُوجّه كلمةً مفردة لأهل البلد عندنا، وكذلك لكل من كان يسكن ثغرًا من الثغور؛ لفرط أهمية ذلك بالنسبة لمن قصد الاستدراك على نفسه، فأقول:

إنَّ حسنة المرابط بألف؛ فقد أخرج الترمذي والنسائي عن أبي صالح مولى عثمان قال: سمعت عثمان وهو على المنبر يقول: إني كتمتكم حديثًا سمعته من رسول الله على كراهية تفرقكم عني، ثم بدالي أن أحدثكموه؛ ليختار امرؤ لنفسه

ما بدا له، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ الله خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى ا

وورد الحديث عند ابن ماجه من رواية عبد الله بن الزبير، فإنه قال: خَطَبَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ النَّاسَ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي سَمِعْتُ حَدِيثًا مِنْ رَسُولِ الله ﷺ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أُحَدِّثُكُمْ بِهِ إِلَّا الضِّنُّ بِكَمْ وَبِصَحَابَتِكُمْ، فَلْيَخْتَرْ خُتَارٌ لِنَفْسِهِ أَوْ لِيَدَعْ، سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ كَمْ يَفُولُ: «مَنْ رَابَطَ لَيْلَةً فِي سَبِيلِ الله سُبْحَانَهُ كَانَتْ كَأَلْفِ لَيْلَةٍ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا» (٢)! حسنه الألباني.

قال الإمام المناوي: وعليه؛ فحسنةُ الجهاد بألف(٣).

وقال ابن النحاس: في حديث عثمان هذا دليلٌ واضحٌ على أنَّ إقامة المرابط يومًا واحدًا بأرض الرِّباط أفضلُ من الإقامة ألف يوم في غيره من الأماكن، حتى لو كان هذا المكان مكة أو المدينة أو بيتَ المقدس، ولهذا خاف عثمان الله أن يتفرَّق الناسُ عنه إذا أعلمهم بذلك؛ رغبةً في الرباط والإقامة ببلاده، ولولا أنه يعلم أنَّ ذلك يَعُمُّ مكَّة والمدينة لما خاف تفرقهم وخروجهم من المدينة إلى أرض الرباط (٤٠).

وهذا المعنى الذي بثَّهُ عثمان هُ كان عمر بن الخطاب هُ متف به في سمع أهل مكة فيقول: يا أهل مكة، يا أهل البلدة، ألا التمسوا الأضعاف المضاعفة في الجنود المُجَنَّدة، والجيوش السائرة، ألا وإن لكم العَشْر (٥)، ولهم الأضعاف

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، رقم الحديث: (١٦٦٧)، سنن النسائي، رقم الحديث: (٣١٦٩).

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٢٧٦٦).

<sup>(</sup>٣) التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (٢/ ٥٤). (٤) مشارع الأشداق ال مصارع العشاق لابن النجاب (١/ ٣٨٥-٣٨٥)

<sup>(</sup>٤) مشارع الأشواق إلى مصارع العشاق لابن النحاس (١/ ٣٨٥-٣٨٥).

<sup>(</sup>٥) يشير إلى أن الحسنة بعشر أمثالها، وخصت الأحاديث الصلاة؛ فإنها بالمسجد الحرام بهائة ألف، واختلف في غيرها من الأعهال، واختلف هل يختص ذلك الفضل بالمسجد الحرام أم يشمل منطقة الحرم؟ ولعل الأقرب أنه يختص بالصلاة، لكنه يعم جميع الحرم، وبسط الأدلة محله المطولات الفقهية.

المضاعفة (١)!.

وكان من يسأله عن أفضل الأعمال يدله على الرباط والجهاد، من مثل الحارث بن هشام وعكرمة بن أبي جهل، وصفوان بن أمية وسهيل بن عمرو(٢)، واستجاب هؤلاء وغيرُ هم لموعظة عمر هذ

ويطيبُ للقلم أن يتوقف ليُسَجِّلَ لك مشهدَ فراق الحارث بن هشام الله لأهل مكة، وتوديعهم له، والحارث هذا شخصٌ ذو قدر بمكة، من أشرافها وعظائها، وقد رُوي عن النبي على أنه لما ذكر فعله في الجاهلية في قِرَى الضيف وإطعام الطعام قال: إنَّ الحارثَ لسَرِي (٣)، وإن كان أبوه لسريًّا، ولوددت أنَّ الله هَدَاهُ إلى الإسلام (١٠)!.

والمهم أنَّ الحارثَ لما أراد أن يخرج بأهله إلى الشام، وجهَّز متاعه جزع أهل مكة عليه جزعًا شديدًا، ولم يبق أحدٌ يطعم إلا خرج يشيعه، حتى إذا كان بأعلى البطحاء وقف، ووقف الناس حوله يبكون، فلما رأى جزع الناس رق وبكى، ثم قال:

«يا أيها الناس، إني والله ما خرجت رغبة بنفسي عن أنفسكم، ولا اختيار بلدٍ عن بلدكم، ولكن كان هذا الأمر -يعني الإسلام-، فخرجت فيه رجالٌ من قريش، والله ما كانوا من ذوي أسنانها، فأصبحنا والله لو أنَّ جبالَ مكة ذهبًا فأنفقناها في سبيلِ الله ما أدركنا يومًا من أيامهم، وأيم الله لئن فاتونا به في الدنيا لنلتمسن أن نشاركهم به في الآخرة، أما والله لو كنا نستبدل دارًا بدار، وجارًا بجار.. ما أردنا بكم بدلًا، ولكنها النقلة إلى الله»!..

<sup>(</sup>١) السير الكبير للشيباني (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) مسألة في المرابطة بالتّغور أفضل أم المجاورة بمكة لابن تيمية ص (٤٧-٤١).

<sup>(</sup>٣) أي: ذو شرف. انظر: المعجم الوسيط (١/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٤) الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البر (١/٣٠٣).

يا لله ما أحسنَ هذا الكلام! وإني لأشتهي أن يُصدح به في سمع أهل الثغور، وأن يُعلَّقَ لهم في سمع أهل الثغور، وأن يُعلَّقُ لُرُوا وأن يُعلَّقَ لهم في لوحات المساجد، وأن يُصدح به في المنابر والمنائر؛ حتى يَقْدُرُوا نعمةَ الله عليهم حَقَّ قَدْرِهَا، ويبالغوا في الاستكثار من الحسنات وأعمال الرباط والجهاد.

أما عن الحارث فإنه وصل الشام، ولم يزل حابسًا نفسه ومن معه في سبيل الله حتى ختم الله له بخير، قيل: قضى شهيدًا، وقيل: مات في طاعون عمواس سنة ثهاني عشرة(١).

وإذا ضممنا لما ذُكر ما أخرج المنذريُّ عن ابن عمر أنَّ النبيَّ عَلَّ قال: «أَلاَ أُنَبُّنُكُمْ لَيْلَةً أَفْضَلَ مِنْ لَيْلَةِ الْقَدْرِ؛ حَارِسٌ حَرَسَ فِي أَرْضِ خَوْفٍ لَعَلَّهُ أَنْ لاَ يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ»(٢) صححه الألباني.. كاد عقل الإنسان أن يطيش من ضخامة الأجر!.

وذلك أنَّ هذا الحديثَ يُعْلِمُ أنَّ حراسةَ ليلةٍ أفضلُ من عبادةِ نحو مائة سنة؛ إذ إنَّ إحياء ليلةِ القدرِ حيرٌ من عبادة ثلاثة وثمانين عامًا، وليلة الحراسة حيرٌ من ليلة القدر في الأجر، فهاذا على المسلم لو سطَّر في صحيفة عمله، وديوان حسناته، ساعاتٍ من الحراسة وأيامًا من الرباط؟!(٣)(٤).

والمقصودُ من تسطير هذه النصوص أنَّ من رَامَ الاستدراكَ على نفسه، والتعويض لما فاته أن يقصد الثغر، ويُكْثِرَ فيه من ألوان التعبد، فلو كان مُقَصِّرًا في السُّنَن الرواتب لمدة عشر سنوات مشلًا فيسهل عليه أن يستدرك؛ لأنَّ حسنة

<sup>(</sup>۱) انظر مجمل ما ورد هنا: تهذيب الكهال للمزي (٥/ ٢٩٩-٣٠٢)، الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البر (١/ ٣٠٢-٣٠٤)، سير أعلام النبلاء للذهبي (٤/ ٢٠٠-٤٢١).

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب للمنذري، رقم الحديث: (١٩٢٤).

<sup>(</sup>٣) الحق بالقافلة لعبد الله عزام ص (٢٢).

<sup>(</sup>٤) من أحب التوسع في فضائل الرباط والحراسة فأحيله على كتابي «الرباط وأحكامه في الفقه الإسلامي»؛ فقد ذكرت فيه عددًا وافرًا من ذلك، مع التعليق على الأحاديث الواردة فيها.

# الرِّبَاطِ بألف، ويُصلِّي بما يُغطِّي الفوائت التي عليه.

وإذا كان ينبغي أن يختم القرآن الكريم في كل شهر مرةً أو مرتين فإنه يتلو في الثغر ما يستوعب فترة التقصير في حياته، وكذلك يفعل مع أوراد الصَّدَقة والتسبيح والتهجد والصيام وغير ذلك، فيُقدِّر المقدارَ الذي كان ينبغي أن يلتزم به، ويرى مساحة الفوات، ويستثمر المواضع الفاضلة في الاستدراك على نفسه.

ولو قصد الثغور المخوفة في الليالي المخوفة، وقام بحراستها.. فإنَّ ليلته عسى أن تزيد في الفضل عن فضل أعمارٍ كاملةٍ لبعض الناس، فإنه كلما زاد الخوف زاد الأجر.

وبهذا يجمع بين نُصرةِ الدِّين، وإعزازِ المسلمين، وإذلال الكفرة والمجرمين، فضلًا عن حيازته للأجور الهائلة، وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء، ويُيَسِّرُهُ لمن يشاء، والله ذو الفضل العظيم (١).



<sup>(</sup>١) وقد ذكرت في كتابي «الرباط وأحكامه» ما ينبغي أن يفعله من تعسر عليه الرباط أو تعذر، فلينظره من حرص عليه.

# المطلب الرابع

# استثمار أحاديث الفضائل

عدَّ المطلب الفائت استثهار الأزمنة والأمكنة الفاضلة في العمل من الفقه لدى المستدرِك، ومن نفس المشكاة راح هذا المطلبُ يَعُدُّ استثهارَ الأعهالِ التي منحتها الشريعة فضلًا خاصًّا من فقه المستدرِك كذلك؛ إذ إنَّهُ بذلك يُحصِّل الفضلَ الكثيرَ في وقتٍ قليل وجهدٍ يسير.

وأتناول هنا طرفًا من أحاديث الفضل، وأحاديث التفضيل، وبعض العبادات اليسيرة التي منحتها الشريعة أجور عباداتٍ كبيرة، وبهذا يقوم عماد هذا المطلب على ثلاثة أفرع، هذا بيائهًا بين يديك:

# الفرع الأول: استثمار أحاديث الفضل:

#### ومن شواهد ذلك الأمور السبعة الآتية:

الحسنة بعشر أمثالها: وهذا تضعيفٌ يعم عامة الأعمال، فالصلاة خمسٌ في الأداء وخسون في الجزاء، ومن هذا قولُ النبيِّ في الجزاء، ومن هذا قولُ النبيِّ في الجزاء، ومن هذا قولُ النبيِّ في الجرفُ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَلَامٌ فَلَهُ بِع حَسَنَةٌ، وَالحُسَنَةُ بِعشْرِ أَمْثَالَهَا، لَا أَقُولُ: أَلَم حَرْفٌ؛ وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَلَامٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ» (١) صححه الألباني.

فمجرد الاستكثار من النوافل من أحسن ما يُعَوِّضُ به الإنسانُ ما فاته.

وكلم كان الإنسان أقوى إيمانًا، وأحسن إسلامًا كلم زاد أجر عبادته، حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه برقم: (٢٩١٠) من رواية ابن مسعود رضي الله عنه.

ربه زاد عمله عن عمل قبيلةٍ بأسرها، يدل على ذلك ما أخرج البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة هي قال: قال رسول الله ﷺ: «إِذَا أَحْسَنَ أَحَدُكُمْ إِسْلَامَهُ فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا ثُكُتُبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالَهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ، وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكُتّبُ لَهُ بِعِشْرِ أَمْثَالَهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ، وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكُتّبُ لَهُ بِعِشْلِهَا» (١٠)!.

# وإحسان الإسلام فُسُر بثلاثةٍ معان:

الأول: أي صار إسلامه حسنًا باعتقاده وإخلاصه، ودخوله فيه بالباطن والظاهر (٢).

الثاني: بإكمال الأوامر واجتناب المحرمات، ومنه الحديث المشهور: «مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ المُرْءِ تَرْكُمُ مَا لا يعنيه، إسْكَمِ المُرْءِ تَرْكُمُ مَا لا يعنيه، وفعل ما يعنيه (٤).

الثالث: أن تقع طاعات المسلم على أكمل وجوهها وأتمها، بحيث يستحضر العامل في حال عمله قرب ربه منه، واطلاعه عليه (٥).

٢) الاشتغال بها يرفع الدرجات في الجنة خاصة: فإذا شعر العبدُ أنَّهُ تَيَقَّظَ مُتَأْخرًا، وقد فاتته درجاتٌ كثيرةٌ في الجنة كان يمكن أن يُحصِّلَها في الفترة التي غفل فيها عن ذلك، وأنَّ النَّاسَ سبقُوه بذلك.. فإنه يقصد الأعمال التي صرَّحت النصوص بأنها ترفع في الجنة درجاتٍ ودرجات.

ومن ذلك: حفظ القرآن الكريم كله أو بعضه؛ لما أخرج أبو داود عَنْ عَبْدِ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٤٢)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (١/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢٣١٧)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٣٩٧٦). صححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن رجب (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>٥) فتح الباري لابن حجر (١/ ٩٩)، فتح الباري لابن رجب (١/ ١٤٧).

الله بْنِ عَمْرٍ و قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ: اقْرَأُ وَارْتَقِ وَرَتِّلْ كَمَا كُنتَ تُرَقِّلُ فِي الدُّنْيَا؛ فَإِنَّ مَنْزِلَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرُؤُهَا»(١). قال الألباني: حسنٌ صحيح.

وصاحب القرآن هنا هو الذي استظهره عن ظهر قلب، وأتقن أداءه وقراءته وترتيله (٢)، ودل الحديث أنَّ في الجنة درجاتٍ على عدد آي القرآن، وهي تنيف على ستة آلاف آية (٣)(٤).

فهاذا عليك لو شرعت في حفظ القرآن الكريم!، أو على الأقل حفظ سُور المُفصَّل الذي كان كثيرٌ من السلف يعتنون بحفظه وتعليمه، وهو من سورة الحجرات أو ق إلى الناس، يعني أربعة أجزاء وربعًا، وعدد آيات المُفَصَّل تزيد عن ١٦٠٠ آية، مما يعني أنَّ حفظَهُ يرفع صاحبه أكثر من ١٦٠٠ درجة في الجنة!.

ومن ذلك: الاستكثار من السجود؛ لما أخرج ابن ماجه عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ هِ أَنَّهُ سَبِعُدُ للهُ سَبِعُدَةً إِلَّا الصَّامِتِ هِ أَنَّهُ سَبِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْجُدُ للهَّ سَبِحُدَةً إِلَّا كَتَبَ الله لَهُ بِهَا حَسَنَةً، وَكَاعَنْهُ بِهَا سَيِّنَةً، وَرَفَعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةً، فَاسْتَكُثِرُوا مِنْ السُّجُودِ» (٥٠). صححه الألباني.

ولا يزال العبدُ يكثر من السجود حتى يبلغ درجةَ المرافقةِ للنبيِّ عَلَيْ في الجنة، وهذا الترغيبُ ليس رجمًا بالغيب؛ وإنها دل عليه الدليل؛ فقد أخرج مسلمٌ في صحيحه عن ربيعة بن كعب الْأَسْلَمِيِّ قَالَ: كُنْتُ أَبِيتُ مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَأَتَيْتُهُ

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، رقم الحديث: (١٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين لابن علان (٦/ ٣١٧). وانظر هذا الكتاب للتوسع في الأقوال في ذلك.

<sup>(</sup>٣) الديباج على مسلم للسيوطي (٤/٥/٤).

<sup>(</sup>٤) وقال بعضهم: عُدد درجات الجنة هو عدد آيات القرآن كما ذكر المناوي، ولم يقع بصري على دليل يصح يدل على ذلك، بل قرائن بُعد هذا القول كثيرة. انظر: التيسير بشرح الجامع الصغير للمناوي (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (١٤٢٤).

بِوَضُوئِهِ وَحَاجَتِهِ، فَقَالَ لِي: «سَلْ»! فَقُلْتُ: أَسْأَلُكَ مُرَافَقَتَكَ فِي الْجُنَّةِ! قَالَ: «أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ؟» قُلْتُ: هُوَ ذَاكَ! قَالَ: «فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُود»(١).

فالنبي على أراد أن يكرمه مقابل خدمته، فطلب أعلى الدرجات، فقال له النبي على الدرجات، فقال له النبي على النبي على أوْ غَيْرُ ذَلِكَ؟»؛ أي: أترجع عن سؤالك؛ لأنك قد لا تطيقه، وتسأل غيره مما هو أهون منه، فأصر على نفس المطلب، فأرشده النبي على حينئذٍ إلى كثرة السجود؛ لأنَّ النفسَ تتخلف بطبعها عن السعي في نيل المعالي؛ لميلها إلى الدعة والرفاهية والشهوات..

وأفهم الحديث أنَّ من كثر سجودُهُ حصلت له تلك الدرجة العلية المومأ إليها بقوله تعالى: ﴿ وَالسَّجُدُ وَاقْتَرِب ﴾ [العلق: ١٩]، فكلُّ سجدة فيها قربٌ مخصوصٌ؛ لتكفلها بالرقي إلى درجة من درجات القرب، وهكذا حتى ينتهي إلى درجة المرافقة لحبيبه على فيكون القرب من رسول الله على في الجنة يُشترى بالقرب من الله تعالى بالسجود بين يديه (١٠)!.

وماذا عليك لو أكثرت من السُّجُود، وجعلت من أعمالك سوى الفرائض والسنن الرواتب ركعاتٍ تُصَلِّها في الليل والنهار، وتبقى محافظًا عليها حتى تتمتع بمرافقة النبي عِنِي خالدًا في ذلك أبدًا!.

ومن عرف أجور الأعمال هانت عليه في كل الأحوال.

٣) كثرة التعبد في زمان الفتن: وذلك لما أخرج أصحاب السنن إلا النسائي عن أبي ثَعلبة الخُشَنِيِّ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامَ الصَّبْرِ، الصَّبْرُ فِيهِ مِثْلُ قَبْضٍ عَلَى الجُمْرِ، لِلْعَامِلِ فِيهِمْ مِثْلُ أَجْرِ خَسْمِينَ رَجُلاً يَعْمَلُونَ مِثْلَ عَمَلِهِ»،

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١١٢٢).

<sup>(</sup>٢) دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين لابن علان (١/ ٣٩٢-٣٩٤) بتصرف.

وفي رواية: قَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْهُمْ؟ قَالَ: «أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ» (١٠].

وهذا فضلٌ يعم عامة الأعمال، فالعبادة في أيام الفتن أعظم أجرًا، فيجد مبتغي الاستدراك في ذلك نافذة حسنة للتعويض، قال المباركفوري: وذلك لأنَّ مشقة الصبر في تلك الأيام كمشقة الصابر على قبض الجمر بيده، فأُعْطِيَ العاملُ مثل أجر خسين يعملون مثل عمله في غير زمانه، ودل ختام الحديث على فضل هؤلاء في الأجر على الصحابة من هذه الحيثية، ولا ينافي هذا فضل الصحابة على من هذه الخيثية، ولا ينافي هذا فضل الصحابة من بعدهم؛ لأنَّ الفضلَ الجُزئيَّ لا ينافي الفضلَ الكلي(٢).

والمراد بالهرج الفتنةُ واختلاطُ أمور الناس، وسبب كثرة فضل العبادة فيه أن الناس يغفلون عنها، ويشتغلون بغيرها(٤).

عقب شيخنا د. يونس بن محي الدين الأسطل على ذلك قائلًا: فيكون أولئك العبَّاد القليلون قد تفردوا بوجه رجم، ونابوا عن البشرية في تحقيق مقصد العبودية، أشبه ما يكون بالذين يقومون في الثلث الأخير من الليل والناس غافلون.

٤) صلة أهل ود الوالدين: وهذا استدراك خاصٌّ ببر الوالدين، لما روى مسلم في صحيحه عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ أَنَّ رَجُلًا مِنْ الْأَعْرَابِ لَقِيَهُ بِطَرِيقِ مَكَّةَ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَبْدُ الله وَحَمَلَهُ عَلَى حِمَّارِ كَانَ يَرْكَبُهُ، وَأَعْطَاهُ عِمَامَةً كَانَتْ عَلَى رَأْسِهِ، فَقَالَ ابْنُ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٤٣٤٣)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (٣٠٥٨)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٤٠١٤). وهذا جزء من الحديث، وصدره قال عنه الألباني: ضعيف، لكن فقرة "أيام الصبر" ثابتة.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للمباركفوري (٨/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٥٨٨).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على مسلم (١٨/ ٨٨).

دِينَارٍ: فَقُلْنَا لَـهُ: أَصْلَحَكَ الله؛ إِنَّهُمْ الْأَعْرَابُ، وَإِنَّهُمْ يَرْضَوْنَ بِالْيَسِيرِ، فَقَالَ عَبْدُ الله: إِنَّ أَبِا هَذَا كَانَ وُدًّا لِعُمَرَ بْنِ الْحُطَّابِ، وَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ، يَقُولُ: «إِنَّ أَبِيهِ» (أَبَرَّ الْبِرِّ صِلَةُ الْوَلَدِ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ» (١).

فمن فاته حظه الذي كان يرتجي من بره بوالديه.. فيمكن أن يُعَوِّض بصلة أهل ود أبيه، والحمد لله الذي جعل لعباده سُبُلًا منها يُعَوِّضُون، ومن خلالها يَستدرِكُون.

ه) تعدد النيات في العمل الواحد: فلو دخلت المسجد تنوي صلاة سنة الظهر مثلًا، فيمكن أن تضم إليها نية تحية المسجد، وسُنَّة الوضوء إذا كنت حديث عهد به، وصلاة التوبة وصلاة الحاجة وغير ذلك، ويُرجى أن تحوز ثوابًا مستقلًا على كل نية تنويها بإذن الله وفضله، وفي هذه المسألة تفصيلاتٌ مهمة يضيق عنها هذا الكتاب المختصر، فلتنظر في المُطوَّلات الفقهية

7) نشاط المرابط بكثرة العمل في الثغر: فإذا يسَّرَ الله لعبد الرباطَ في الثغور في نبغي أن يحرص على الاستكثار من العمل؛ فإنه فرصةٌ ثمينةٌ للاستدراك؛ لأنَّ النبيَّ عَمَلُهُ يقول: «رِبَاطُ يَوْم وَلَيْلَةٍ خَيْرٌ مِنْ صِيَامٍ شَهْرٍ وَقِيَامِهِ، وَإِنْ مَاتَ جَرَى عَلَيْهِ وِزْقُهُ، وَأَمِنَ الفَتَّانَ»(٢).

فقد دَلَّ الحديثُ على أنَّ من مات في ثغره فإنَّ أجرَ عملِه لا ينقطع إلى يـوم القيامـة، وأنـه يُجعلُ بمنزلـةِ المرابطِ الـذي اسـتدام رباطـه إلى فنـاء الدنيـا.

وهذا الفضل المُدهش يستحث كلَّ ساكنٍ للثغور -كغزة وبلاد الشام- أن يستحضر نية الرباط وحراسة البلاد والعباد، ثم لْيَبْقَ في كثرةٍ من العمل دومًا، فإن مات استُصحب له عملُهُ حال نشاطِهِ لا فتوره (٣)، وبهذا يكون قد استدرك

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٦٧٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٤٧).

<sup>(</sup>٣) الرباط وأحكامه في الفقه الإسلامي لمحمد بن محمد الأسطل ص (٨٧).

بنشاطه ما فاته في سالف حياته بامتداد عمله بعد وفاته.

ويشبه هذا الصدقة الجارية، والعلم الباقي الذي يُنتفع به، فليحرص المستدرِك أن يضرب له بسهم في ذلك، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

٧) الدَّعوةُ إلى الخير: فإنها أصلُ ما يُمكن تلقيبه بـ «سند الأجر المتصل»، ونظرًا لضخامة فضل هذا الباب، بحيث لا يستغني عنه مُستدرِك تعال أضر ب لك مثالًا تتضح به الفكرةُ وتَبِين..

لو رجعت إلى الوراء قليلًا إلى بداية نشأتك فمن ذا الذي علَّمك تلاوة القرآن الكريم؟ ومن ذلك الذي علَّمك الصلاة؟ قد تستحضره وقد تجهله، لكن كل حرف تقرؤه هو في ميزان حسناته، وكل ركعة تصليها هي في رصيد أجره!.

طيِّب! هذا الذي علمك وهداك من ذلك الذي علَّمه وهداه؟! قد يكون رجلٌ توفي في عام ١٣٨٠ هـ مثلًا، وأنت لا تعرفه قط، وربها ما سمعت به أبدًا، لكن كل عمل فعله صاحبك الذي علمك، وكل شخص اهتدى عليه، وكل ولد من ذريته لقنه الأحكام وربَّاه على الأخلاق هو في ميزان ذلك الرجل، مما يعني أنَّ أمَّة من الناس قد تكون تعمل، وما تعمل من خير إلا وله مثل أجره!!.

طيِّب! ذلك الرجل الذي قلنا إنه توفي عام ١٣٨٠ هـ من الذي علمه وربَّاه وهداه؟! إنه فلان بن فلان المُتوفى عام ١٣٤٥ هـ مثلًا، يعرفه ربه، ونجهله نحن، فيقال بشأنه ما قيل فيمن بعده!.

وهكذا نبقى نعود في سند الأجر، حتى يصل سندك إلى صحابيًّ من الصحابة، كم طرق سمعُكَ، لكنك لا تعرف أنَّ كلَّ حسنة تعملها إنها هي في سجلات أعماله، فكأنه حيٌّ بيننا وما زال يعمل على مدار تلك القرون المتتابعة!.

وإنه إذا كان يوم القيامة، وانكشفت الأوراق، عرف كلُّ إنسانٍ رجالَ سَندِه،

فهلا كنت أنت اليوم أصلًا لسلسلةٍ تبقى ممتدةً بعدك، حتى تحوز عمل أمة من الناس وأنت مُوسًد في قبرك؟!.

أناشدك الله أن تتخيل أنَّ كلَّ شخصٍ يفتح مصحفًا فيتلو أو يحفظ أو يكتفي بالنظر إنها هو في ميزان حسنات عمر بن الخطاب وأبي بكر وزيد بن ثابت إ! فإنَّ عمر هذه من اقترح جمع المصحف من الصدور في السطور، ووافقه أبو بكر هذه والذي باشر الكتابة هو زيد بن ثابت ا!.

ورسالةُ هذا البند: ألا تستدرك على نفسك، وتُعَوِّض ما فاتك؛ بأن تَنْشَطَ في الدَّعوة؛ لعلَّ الله أن يُخْرِجَ على يديك مثل ابن القيم الذي عرف الحق على يد ابن تمية، الذي يُرجى له أن يفوز بمثل أجر كلِّ حرفٍ سطره ابن القيم من تلك الكتب التي يشق حصرها؟!.

#### الفرع الثاني: استثمار أحاديث التفضيل:

يظهر أنَّ الصحابة ه لتأخر بعضهم في الإسلام، أو لكثرة ما قضوا في الجاهلية، أو لفرط عنايتهم بالعمل الصالح والأجر الكثير كانوا يسألون بكثرةٍ ليس عن العمل الذي له فضلٌ فحسب؛ بل عن أفضل العمل.

#### ومن شواهد ذلك:

ما أخرج مسلمٌ في صحيحه عَنْ جَابِرِ فَ قَالَ: سُئِلَ النَّبِيُّ فَيَّ: أَيُّ الصَّلَاةِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «طُولُ الْقُنُوتِ»(١)؛ أي: القيام؛ لأنَّ ذكر القيام القراءة، وذكر السجود التسبيح، والقراءةُ أفضل، ولأنَّ المنقول عن النبي فَيِّ أنه كان يطول القيام

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٤٢١).

أكثر من تطويل السجود(١١)، ولعله كان يتأول بذلك قوله تعالى: ﴿ وَقُومُواْ لِللَّهِ قَلْمَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ وَ اللهِ القراءة وهي حق الله، أما السجود فيتركز فيه الدعاء، وهو حق العبد، فكان يزيد من حق الله على حظ نفسه.

وكذلك ما أخرج الشيخان من حديث أبي هريرة الله قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: «أَنْ تَصَدَّقَ وَأَنْتَ النَّبِيِّ فَقَالَ: «أَنْ تَصَدَّقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ فَصَحِيحٌ شَحِيحٌ، تَخْشَى الْفَقْرَ وَتَأْمُلُ الْغِنَى، وَلَا ثُمُّهِلُ حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ الْحُلْقُومَ قُلْتَ: لِفُكَنْ كَذَا، وَقَدْ كَانَ لِفُكَنْ ". (٢).

وإنها فُضِّلت الصدقة حال الصحة؛ لأنَّ الشحَّ غالبٌ فيها، فإذا تصدق كان أصدق في نيته، وأعظم لأجره، بخلاف من أشرف على الموت، وأيس من الحياة، ورأى مصير المال لغيره.. فإنَّ صدقتَهُ حينئذ ناقصةٌ بالنسبة إلى حالة الصحة (٣).

وجاء عند مسلم في صحيحه عن النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ مِنْبَرِ رَسُولِ اللهِ عَنْدَ مِنْبَرِ رَسُولِ اللهِ عَنْدَ الْإِسْلَامِ إِلَّا أَنْ أُسْقِيَ الْحَاجَ..

وَقَالَ آخَرُ: مَا أَبَالِي أَنْ لَا أَعْمَلَ عَمَلًا بَعْدَ الْإِسْلَامِ إِلَّا أَنْ أَعْمُرَ الْمُسجِدَ الْحَرَامَ..

وَقَالَ آخَرُ: الجِّهَادُ فِي سَبِيلِ اللهُ أَفْضَلُ مِمَّا قُلْتُمْ..

فَزَجَرَهُمْ عُمَرُ وَقَالَ: لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ عِنْدَ مِنْبَرِ رَسُولِ الله ﷺ، وَهُو يَوْمُ الْخُمُعَةِ، وَلَكِنْ إِذَا صَلَيْتُ الْجُمُعَةَ دَخَلْتُ فَاسْتَفْتَيْتُهُ فِيمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ، فَأَنْزَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿أَجَعَلْتُمُ سِقَايَةَ ٱلْخُمُعَةَ دَخَلْتُ فَاسْتَفْتَيْتُهُ فِيمَا اخْتَلَفْتُم فَيِهِ، فَأَنْزَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَعَمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِالْخَرَامِكَمَنْ عَامَنَ مِاللَّهِ وَالْيُومِ ٱلْآخِرِ عَزَلَ الله وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>۱) شرح النووي على مسلم (٤/ ٢٠٠). وقد ذكر النووي هنا جملة الأقوال في المسألة، وتوجيه بعضها، والمذكور هو مذهب الشافعي وجماعة، فانظر المسألة هناك إن شئت.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (١٤٢٠)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٢٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على مسلم (٧/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٩٧٩)، والآية في سورة التوبة ورقمها (١٩).

# الفرع الثالث: استثمار العبادات اليسيرة التي تحمل أجور عبادات كبيرة:

تتجلى أهميةُ هذا النوع من الاستدراك أنَّ بعضَ الناس قد يتعذر عليه فعل بعض العبادات ذات الفضل الكبير، كما مرَّ بنا من حال فقراء المهاجرين لما شكوا سبق أهل الدثور عليهم بالإنفاق والإعتاق.

وقد لا يكون ذلك من باب التعذر؛ وإنها من باب المشقة والتعسر، فبعض الناس قد يشق عليه نوعٌ من العبادة بعينها؛ كالصيام أو القيام، ويريد أن يُعَوِّضَ ما يفوته من الفضل بالإكثار من الباب الذي فتحه الله له، ويسره عليه.

ولهذا لما راجع عبد الله العمري الإمامَ مالكًا في انصرافه الكليِّ للعلم كتب إليه: إنَّ الله قسَم الأعيال كيا قسَم الأرزاق؛ فرب رجلٍ فُتِح له في الصلاة ولم يفتح له في الصوم، وآخر فتح له في الصدقة، وآخر فُتِح له في الجهاد، ونشر العلم من أفضل أعيال البر، وقد رضيت بيا فُتِح لي فيه، وما أظن ما أنا فيه بدون ما أنت فيه، وأرجو أن يكون كلانا على خير وبر(۱).

إذا عُلِم هذا؛ فإني أذكر هنا سبيل الاستدراك لشلاث عبادات -على جهة التمثيل- فيها لو فاتت: صلاة الجهاعة، وقيام الليل، والجهاد في سبيل الله، ودونك بيان ذلك:

# أولًا: استدراك فضل صلاة الجماعة:

فمن فاتت عليه صلاة الجماعة في يوم أو أكثر، ورغب في استدراك الفضل، فليحرص على صلاة في السر، وعلى شهود الأذان في المسجد فيما يُستقبل من الزمن.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي (٨/ ١١٤).

فقد أورد البوصيري عَنْ صُهَيْبٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «صَلاَةُ الرَّجُلِ تَطَوُّعًا حَيْثُ لاَ يَرَاهُ النَّاسُ تَعْدِلُ صَلاَته عَلَى أَعْيُنِ النَّاسِ خُسًا وَعِشْرِينَ درجة »(۱)! صححه الألباني.

... وقال النبي ﷺ أيضًا: ﴿إِنَّ المُؤذِّنَ يُغْفَرُ لَهُ مَدَى صَوْتِهِ، وَيُصَدِّقُهُ كُلُّ رَطْبٍ وَيَابِسٍ يَسْمَعُهُ، وَلِلشَّاهِدِ عَلَيْهِ خُمْسٌ وَعِشْرُونَ حَسَنَةً »(٢).

ثانيًا: استدراك فضل قيام الليل:

وذلك من خلال الأعمال التسعة الآتية:

وقد أخرج الدارميُّ في سننه أنَّ عليًّا ﷺ قال: «مَا كُنْتُ أَرَى أَنَّ أَحَداً يَعْقِلُ يَنَامُ

<sup>(</sup>١) إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة للبوصيري، رقم الحديث: (١٦٤٨)، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم: (٣٨٢١).

<sup>(</sup>٢) مسند إسحاق بن راهويه، رقم الحديث: (١٥٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٥٢٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٤٠٠٨)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (١٩١٤).

<sup>(</sup>٥) فتح الباري لابن حجر (٩/ ٥٦) وانظر أيضًا شرح النووي على مسلم (٦/ ٩١-٩٢).

حَتَّى يَقْرَأً هَؤُلاءِ الآيَاتِ مِنْ آخِرِ شُورَةِ الْبَقَرَةِ، وَإِنَّهُنَّ لَمِنْ كَنْزٍ تَّحْتَ الْعَرْشِ»(١٠).

٣) قراءة خواتيم آل عمران: فقد أخرج الدارميُّ في سننه أيضًا عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ هِي تَعْفَانَ هِي قَالَ: «مَنْ قَرَأَ آخِرَ آلِ عِمْرَانَ فِي لَيْلَةٍ.. كُتِبَ لَهُ قِيَامُ لَيْلَةٍ»(١).

وهذا الخبر ثمة من ذهب إلى أنه لم يثبت عن النبي على ولا داعي للتشدد في ذلك؛ لأنه ثبت عن عثمان الله والظاهر أنَّ الصحابيَّ لا يُخْبِرُ بأجرٍ إلا وقد سمعه، وعلى كلِّ فَحَتَّ عَيْ لو ثبتَ ضعفُهُ.. فقد ثبت فعل النبي على بما تضمنه؛ إذْ إنَّ النبي على كلِّ فَحَتَّ على النبي الن

انية القيام: فقد أخرج النسائي في سننه عنْ أبي الدَّرْدَاء هُ أن النَّبِيَّ عَنْ قَالَ: «مَنْ أَتَى فِرَاشَهُ وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ يُصَلِّي مِنْ اللَّيْلِ فَغَلَبَتْهُ عَيْنَاهُ حَتَّى أَصْبَحَ كُتِبَ لَهُ مَا نَوَى، وَكَانَ نَوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ »(٤) صححه الألباني.

وهذه الأعمال الأربعة الأولى يمكن فعلُها في كل ليلة من غير مشقة.

٥) القيام بهائة آية: فقد أخرج أحمد في مسنده عَنْ تَحْيِم الدَّارِيِّ ، قَالَ وَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ قَرَأَ بِهائَةِ آيَةٍ فِي لَيْلَةٍ كُتِبَ لَهُ قُنُوتُ لَيْلَةٍ» (٥). صححه الألباني، وحسنه شعيب الأرنؤوط بشواهده.

٢) إتمام صلاة التراويح مع الإمام بها في ذلك صلاةُ الوتر: فقد أخرج أصحاب السنن عن أبي ذرِّ النبيَ عَلَيْ قال: «مَنْ قَامَ مَعَ الْإِمَامِ حَتَّى يَنْصَرِفَ.. كُتِبَ

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي، رقم الأثر: (٣٤٢٧).

<sup>(</sup>٢) سنن الدارمي، رقم الأثر: (٣٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٥٦٩)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦١٩).

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي، رقم الحديث: (١٧٨٦).

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد، رقم الحديث: (١٦٩٥٨).

لَهُ قِيَامُ لَيْلَةٍ »(١). صححه الألباني.

٧) الغسل يوم الجمعة والتبكير للخطبة: فقد أُخْرَجَ أَصْحَابُ السُّنَنِ من حَدِيثِ أُوسِ بنِ أُوس الثقفي قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ غَسَّلَ يَوْمَ الجُمْعَةِ وَاغْتَسَلَ، ثُمَّ بَكَّرَ وَابْتَكَرَ، وَمَشَى وَلَا يَرْكَبْ، وَذَنَا مِنَ الإِمَامِ فَاسْتَمَعَ، وَلَا يَلْغُ.. كَانَ لَهُ بِكُلِّ خُطْوَةٍ عَمَلُ سَنَةٍ أَجْرُ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا» (٢) صححه الألباني.

٨) الرباط على الثغور: فقد أخرج مُسْلمٌ في صَحِيحهِ عن سلمان قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «رِبَاطُ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ خَيْرٌ مِنْ صِيَامٍ شَهْرٍ وَقِيَامِهِ..»(٣).

٩) رعاية الأرملة والمسكين: ففي الصحيحين عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَى اللَّهُ اللللللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّالَةُ اللللللللللللللَّا اللللللللللللللللَّال

ثالثًا: استدراك فضل الجهاد في سبيل الله: وذلك من خلال الأعمال الخمسة الآتية:

١) كفالة المجاهدين وأهلهم: فقد أخرج الشيخان عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ ﴿ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ قَلَدْ غَزَا، وَمَنْ خَلَفَهُ فِي أَهْلِهِ بِخَيْرٍ وَشُولِ اللهِ فَقَدْ غَزَا، وَمَنْ خَلَفَهُ فِي أَهْلِهِ بِخَيْرٍ فَقَدْ غَزَا» (٥).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، رقم الحديث: (۱۳۷۷)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (۸۰۲)، سنن النسائي، رقم الحديث: (۱۳۲۷)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (۱۳۲۷) واللفظ للترمذي.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٣٤٥)، سنن النسائي، رقم الحديث: (١٣٨٠)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢٩٨١) واللفظ لأبي داود.

وقد فصلت في شرح الحديث في كتاب «دليل المعتكف» ص (١٥٤–١٥٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٥٠٤٧). (٤) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٥٣٥٣). صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٦٥٩) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٨٤٣). صحيح مسلم، رقم الحديث: (٥٠١١).

٢) رعاية الأرملة والمسكين: ففي الصحيحين عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِي يُ اللَّهُ الْقَائِمِ اللَّيْلَ النَّبِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ الله ، أَوْ الْقَائِمِ اللَّيْلَ الصَّائِم النَّهَارَ» (١).

٣) الإكثار من ذكر الله: فقد أخرج الطبرانيُّ عَنْ أَبِي أُمَامَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ هَالَهُ اللَّيْلُ أَنْ يُكَابِدَهُ، وبَخِلَ بِالْمَالِ أَنْ يُنْفِقَهُ، وجَبُنَ عَنِ الْعَدُوِّ أَنْ يُقَاتِلَهُ.. فَلْيُكْثِرْ مِنْ «سُبْحَانَ الله وَبِحَمْدِهِ»؛ فَإِنَّهَا أَحَبُّ إِلَى الله مِنْ جَبَلِ ذَهَبٍ يُنْفِقُهُ يُقاتِلَهُ.. فَلْيُكْثِرْ مِنْ «سُبْحَانَ الله وَبِحَمْدِهِ»؛ فَإِنَّهَا أَحَبُّ إِلَى الله مِنْ جَبَلِ ذَهَبٍ يُنْفِقُهُ فِي سَبِيلِ الله عَزَّ وَجَلَّ (\*'). قال الألباني: صحيح لغيره.

ونصُّ الروايةِ الأخرَى: «مَنْ فاتَه اللَّيْلُ أَنْ يُكَابِدَهُ»<sup>(٣)</sup>.

وروى الترمذي وابن ماجه عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ ﴿ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «أَلَا أُنبَئُكُمْ مِنْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكُمْ، وَأَرْفَعِهَا فِي دَرَجَاتِكُمْ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إِخْصَاءِ الذَّهَبِ وَالْوَرِقِ، وَمِنْ أَنْ تَلْقَوْا عَدُوَّكُمْ فَتَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ وَيَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ وَيَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ وَيَضْرِبُوا أَعْنَاقَكُمْ»؟! قَالُوا: وَمَا ذَاكَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «ذِكْرُ الله»(٤)!.

الصدح بالحق عند الحاكم: فروى أصحاب السنن عَنْ طَارِق بْنِ شِهَابِ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَ ﷺ - وَقَدْ وَضَعَ رِجْلَهُ فِي الْغَرْزِ -: أَيُّ الْجُهَادِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ: «كَلِمَةُ حَقِّ عِنْدَ شُلْطَانٍ جَائِرٍ» (٥).

٥) تحسين الوضوء والصلاة: فقد أخرج النسائي وابن ماجه عَنْ عَاصِم بْنِ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٥٣٥٣). صحيح مسلم، رقم الحديث: (٧٦٥٩) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) مسند الشاميين للطبراني، رقم الحديث: (١٧٤).

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير للطبراني (٨/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٣٣٧٧)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٣٧٩٠).

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، رقم الحديث: (٤٣٤٦)، سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢١٧٤). سنن النسائي، رقم الحديث:(٢٠١٤) واللفظ للنسائي.

سُفْيَانَ النَّقَفِيِّ أَنَّهُمْ غَزَوْا غَزْوَةَ السُّلَاسِلِ فَفَاتَهُمْ الْغَزْوُ، فَرَابَطُوا ثُمَّ رَجَعُوا إِلَى مُعَاوِيَةَ وَعِنْدَهُ أَبُو أَيُّوبَ وَعُقْبَةُ بْنُ عَامِرٍ، فَقَالَ عَاصِمٌ: يَا أَبَا أَيُّوبَ، فَاتَنَا الْغَزْوُ مُعَاوِيَةَ وَعِنْدَهُ أَبُو أَيُّوبَ، فَاتَنَا الْغَزْوُ الْعَامَ، وَقَدْ أُخْبِرْنَا أَنَّهُ مَنْ صَلَّى فِي الْسَاجِدِ الْأَرْبَعَةِ غُفِرَ لَهُ ذَنْبُهُ، فَقَالَ يَا ابْنَ أَخِي الْعَامَ، وَقَدْ أُخْبِرْنَا أَنَّهُ مَنْ صَلَّى فِي الْسَاجِدِ الْأَرْبَعَةِ غُفِرَ لَهُ ذَنْبُهُ، فَقَالَ يَا ابْنَ أَخِي الْعَامَ، وَقَدْ أُخْبِرْنَا أَنَّهُ مَنْ عَمَلٍ الله عَلَيْ يَقُولُ: «مَنْ تَوضَا كَمَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلٍ»، أَكَذَلِكَ يَا عُقْبَةُ ؟ قَالَ: نَعَمْ "() صححه وَصَلَّى كَمَا أُمِرَ غُفِرَ لَهُ مَا قَدَّمَ مِنْ عَمَلٍ »، أَكَذَلِكَ يَا عُقْبَةُ ؟ قَالَ: نَعَمْ "() صححه الألباني.

أي توضأ وصلى كما أمره الله من استيعاب الشروط والفروض، وعندئذٍ يغفر له ما عمل من السيئات(٢).

# بقي في ختام المطلب أن يُقال:

إنَّ من لم يَستطِع أن يَستدرِك، وكان صادقًا في قصده، حَمَلَتْهُ نيَّتُه، دلَّ على هذا نصوصٌ وردت في أعمالٍ بعينها، ومن ذلك:

ما أخرج مسلمٌ في صحيحه أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «مَنْ سَأَلَ الله الشَّهَادَةَ بِصِدْقٍ بَلَّغَهُ الله مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ، وَإِنْ مَاتَ عَلَى فِرَ اشِهِ» (٣). فدل الحديث على انتفاع الرجل بنيته الخير، وسؤاله له.

وأخرج ابن ماجه عَنْ أَبِي كَبْشَةَ الْأَنْمَارِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ كَمَثَلِ أَرْبَعَةِ نَفَرٍ: رَجُلٌ آتَاهُ الله مَالًا وَعِلْمًا، فَهُو يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ فِي مَالِهِ يُنْفِقُهُ فِي حَقِّهِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ الله عِلْمًا وَلَمْ يُؤْتِهِ مَالًا فَهُو يَقُولُ: لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ اللهَ عَلَم اللهُ عَلَيْهِ ( فَهُمَا فِي الْأَجْرِ سَوَاءٌ .. ) (١٠).

<sup>(</sup>١) سنن النسائي، رقم الحديث: (١٤٤)، سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (١٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) فيض القدير للمناوي (٦/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، رقم الحديث: (٣٩).

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه، رقم الحديث: (٢٢٨).

بل إنَّ مُجرَّد حبِّ الرجل لأهل الصَّلاحِ والفضل ينفعه، ويجعله معهم؛ فقد أخرج البخاري ومسلمٌ من حديث عبد الله بن مسعود الله قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ الله عَلَى فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، كَيْفَ تَقُولُ فِي رَجُلٍ أَحَبَّ قَوْمًا وَلَمْ يَلْحَقْ بِهِمْ؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، كَيْفَ تَقُولُ فِي رَجُلٍ أَحَبَّ قَوْمًا وَلَمْ يَلْحَقْ بِهِمْ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَى العَلَى المَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى المَا عَلَى المَا عَلَى ال

وأخرج أبو داود عَنْ أَنُسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: رَأَيْتُ أَصْحَابَ رَسُولِ الله ﷺ فَرِحُوا بِشَيْءٍ لَمُ أَرَهُمْ فَرِحُوا بِشَيْءٍ أَشَدَّ مِنْهُ ؛ قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ الله ، الرَّجُلُ يُحِبُّ الرَّجُلَ عَلَى الْعَمَلِ مِنَ الْخَيْرِ يَعْمَلُ بِهِ وَلاَ يَعْمَلُ بِمِثْلِهِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «اللَّرْءُ مَعْ مَنْ أَحَبَّ» (٢).

وروى الترمذي في سننه عن أَنس ﴿ أَنّهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى الصَّلَاةِ، فَلَيَّا قَضَى صَلَاتَهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، مَتَى قِيَامُ السَّاعَةِ، فَقَامَ النَّبِيُ ﷺ إِلَى الصَّلَاةِ، فَلَيَّا قَضَى صَلَاتَهُ قَالَ: «مَا قَالَ: «أَيْنَ السَّائِلُ عِن قِيَامِ السَّاعَةِ»؟ فَقَالَ الرَّجُلُ: أَنَا يَا رَسُولَ الله قَالَ: «مَا أَعْدَدْتَ لَمَا كَبِيرَ صَلَاةٍ وَلَا صَوْم، إِلَّا أَيِّ أُحِبُ الله وَرَسُولَه الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله وَرَسُولَه ! فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «المُرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ، وَأَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ»، فَهَا رَأَيْتُ فَرَ الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله وَرَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَلَى الله الله وَلَهُ الله الله وَلَا صَوْمَ الله الله وَلَا عَلَى الله الله وَلَا عَلَى الله الله وَلَهُ الله الله وَلَيْ الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله الله وَلَا عَلَى الله الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلْهُ الله وَلَا عَلَى الله الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلْمُ الله وَلَا عَلَى اللهُ الله وَلَا عَلَى اللهُ الله وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ الله وَلَا عَلَى اللهُ ال

ولعلَّ الله أكرمَهُ بِجَعْلِه معهم وإن لم يلحق بهم في العمل؛ لأنه أحبهم من أجل طاعتهم لله، والمحبة عملٌ من أعمال القلوب، فأثابه الله ثواب الصالحين لحسن نيته؛ لأنَّ النية هي الأصل والعمل تابعٌ لها، والله يؤتي فضله من يشاء(١٠).

على أنه لا يلزم من كونه معهم أن تكون منزلته وجزاؤه مثلهم من كلِّ وجه (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٦١٦٩)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٦٨٨٨).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، رقم الحديث: (١٢٩).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، رقم الحديث: (٢٣٨٥).

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٩/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) شرح النووي على مسلم (١٦/١٨٦).

# ص المطلب الخامس و المناصلة المناصلة

ربها مرَّت مواقفُ فارقةٌ في حياةِ الإنسان، تعرَّض فيها لضغطِ شديد، أو حرجٍ شديد، أو خطرٍ شديد، أو غير ذلك، فلم يعانِد القدر، ولم يَضِق به ذرعًا أو يتبرم أو يمض في غَيِّه؛ بل التقط الرِّسَالة، وعدَّها رياحه التي هبَّت وعليه أن يغتنمها، فعدَّل الاتجاه، وصوَّب المسير، ثم بدأ يستدرك ما فات بالتعويض المُركَّز فيها هو آت، حتى بلغ ما بلغ من الدرجات.

# ودونك خمسةً شواهد من أخبار هؤلاء:

الأول: ما ذكره ابن هشام في كتابه «مغني اللبيب» في مبحث «ليس»، وأنها قد تكون حرف استثناء، فتكون حينئذ حرفًا ناصبًا للمستثنى بمنزلة «إلا»؛ نحو: «أتوني ليس زيدًا» قال: وهذه المسألة كانت سبب قراءة سيبويه النحو..

وذلك أنه جاء إلى حماد بن سلمة لكتابة الحديث، فاستملى منه قوله ﷺ: «ليس من أصحابي أحدٌ إلا ولو شئت لأخذت عليه (١) ليس أبا الدرداء» فقال سيبويه: ليس أبو الدرداء، فصاح به حماد: لحنت يا سيبويه؛ إنها هذا استثناء، فقال سيبويه: والله لأطلبن علمًا لا يلحنني معه أحد، ثم مضى ولزم الخليل وغيره (٢)، ونبغ فيه

<sup>(</sup>١) لأخذت عليه: من المؤاخذة؛ وهي المعاتبة، والمراد: لعاتبته، والسر في ذلك: كثرة حياء أبي المدرداء، وكثرة أفعاله الحسنة، وعدم فعله ما يقتضي المعاتبة.

<sup>(</sup>٢) مغني اللبيب لابن هشام (١/ ٩٨٧)، وجاء الخبر كذلك في تاريخ العلماء النحويين لأبي المحاسن التنوخي ص (٨)، وفي الجامع لآداب الراوي وأخلاق السامع للخطيب البغدادي (٢/ ٦٧).

حتى أصبح إمام المدرسة البصرية في النحو، بل أصبح إمام النحاة إلى يوم القيامة، بذلك الكتاب الذي ألفه، مع أنه فارسي، وتوفي وعمره اثنان ثلاثون عامًا على المشهور كما مر!.

الثاني: تعلم الإمام الكسائي النحو على الكِبَر، وكان سبب تعلمه أنه جاء يومًا وقد مشى حتى أعيى، فجلس إلى قوم فقال: «قد عَيَّتْتُ»، فقالوا له: أتجالسنا وأنت تلحن! قال: كيف لحنت؟ قالوا له: إن كنت أردت من التعب فقل: «قد أعْييت»، وإن أردت من انقطاع الحيلة والتحير في الأمر فقل: «عَيِيت» مخففة.

فأنف من هذه الكلمة، وقام من فوره ذلك، فسأل عمن يعلم النحو، فأرشدوه إلى معاذ الهراء فلزمه، حتى أنفد ما عنده، ثم خرج إلى البصرة فلقي الخليل، وجلس في حلقته، فقال للخليل: من أين أخذت علمك هذا؟ قال: من بوادي الحجاز ونجد وتهامة، فخرج ورجع وقد أنفد خمس عشرة قنينة حبرًا في الكتابة عن العرب، سوى ما حفظ!.

وبقي كذلك حتى بلغ ما بلغ من الرسوخ فيه، وأصبح إمام مدرسة الكوفة في النحو، حتى إن العلماء ليختلفون إليه.

ومن لطيف ما ذُكر أن الإمام الفراء قال: قال لي قوم: ما اختلافك إلى الكسائي وأنت مثله في العلم؟ فأعجبتني نفسي، فناظرته، فكأني كنت طائرًا يشربُ من بحر(١٠)!.

ولعلك تلاحظ أنَّ ثقافة هؤ لاء أنهم يأنفون من النقص، وأنه لا يروق لهم بالٌ حتى يستدركوا على أنفسهم من فورهم، ويُفرِّغوا طاقتهم ومشاعرهم في العمل لا في التبرير والاتهامات والدفاع عن النفس، ويسهل على الواحد منهم أن يقول عن

<sup>(</sup>١) الأنساب للسمعاني (٥/ ٦٦).

نفسه: «فأعجبتني نفسي»! وأن يقول عن مُناظره الذي يجتهد في إفحامه والغلبة عليه: «فكأني كنت طائرًا يشرب من بحر»!.

فيالله كم لمعرفة سعر النفس في سوق الرجال والخصال من دور جليل في اختصار السبيل لمن رام الاستدراك على نفسه، والتعويض لما فاته!.

الثالث: ورسالة هذا الخبر وما بعده أنَّ الاستدراكَ مُحَكِنٌ ولو لأصحاب الكبائر.

فإنه لما كان يوم القادسية أي سعد بن أي وقاص بأي محجن وهو سكران من الخمر، فأمر به فقيد، وكان بسعد جراحة فاستعمل على الخيل خالد بن عرفطة، وصعد سعد فوق البيت لينظر ما يصنع الناس، فجعل أبو محجن يتمثل الشعر قائلًا:

#### كفى حزنًا أن ترتدي الخيل بالقنا وأُتْرَك مشــدودًا عليَّ وثاقيــا

ثم قال لامرأة سعد، وهي بنت خصفة: ويلك! خليني، فلَكِ الله عليَّ إن سلمتُ أن أجيء حتى أضع رجلي في القيد، وإن قُتلت استرحتم مني، فخلته، ووثب على فرس لسعد يقال لها: البلقاء، ثم أخذ الرمح وانطلق حتى أتى الناس، فجعل لا يحمل في ناحيةٍ إلا هزمهم الله، فجعل الناس يقولون: هذا مَلَك!.

أما سعد فكان ينظر في دهشة، فجعل يقول: الضبر ضبر البلقاء (١١)، والطفر طفر أبي محجن أبو محجن حتى طفر أبي محجن أبو محجن حتى وضع رجله في القيد، فأخبرت بنت خصفة سعدًا بالذي كان من أمره، فقال: لا والله لا أحدُّ اليوم رجلًا أبلى الله المسلمين على يديه ما أبلاهم!.

<sup>(</sup>١) الضبر: أن يجمع الفرس قوائمه ويثب. انظر: النهاية في غريب الحديث لابن الأثير (٣/ ٧٢).

<sup>(</sup>٢) الطفر: وثبة في ارتفاع. انظر: تهذيب اللغة للأزهري (١٣٠/ ٣٣٠).

قال: فخلى سبيله، فقال أبو محجن: لقد كنت أشربها إذ كان يقام علي الحَدُّ أَطْهُر منها، فأما إذا بهرجتني فوالله لا أشربها أبدًا(١١).

فانظر لهذا المدمن على شرب الخمر؛ كيف ظهرت بعضُ نقاط القوة عنده في موقف فاصل؛ فهو يزدري نفسه في نفسه، حتى إنه ليُصَرِّح قائلًا: «وإن قُتلت استرحتم مني»، وهو يغار من الخيل أن تدخل المعركة دونه، ويريد أن يفتك بأعداء الله، ويُعز دين الله، ثم إنه كان مطمئنًا؛ إذ يشرب الخمر اتكالًا على أنَّ جَلْدَهُ الحَدَّ يُطهره منها، أما وقد توقف الحد فإنَّ هذا زاجرٌ بحمله على تركها؛ لئلا يُعاقب عليها يوم القيامة، ثم إنه سعى بنفسه للقتال دون طلبٍ من أحد، وأخفى يُعاقب عليها يوم القيامة، ثم إنه سعى بنفسه للقتال دون طلبٍ من أحد، وأخفى نفسه لما أحسن وبعد أن أحسن، وعاد إلى موضعه، ولم يذهب لقادة المعركة يفاخر بها صنع، وانتهى الأمر باستدراك الرجل على نفسه، وحسن بلائه واستقامته، والله يهدي من يشاء إلى صراطٍ مستقيم.

الرابع: كان الفضيل بن عياض يقطع الطريق، وكان سببُ توبته أنه عشق جارية، فبينا هو يرتقي الجدران إليها إذ سمع تاليًا يتلو: ﴿ اللَّهِ يَا لِلَّذِينَ عَامَنُوا اللّهِ الْمَنْ عَقُلُوبُهُ مِّ لِنِكِ لِللّهِ ﴾ [الحديد: ١٦]، فلم سمعها قال: بلى يا رب قد آن! فرجع، فآواه الليل إلى موضع فيه قوم يريدون الارتحال، فقال بعضهم: نرتحل، وقال بعضهم: حتى نصبح؛ فإنَّ فُضيلًا على الطريق يقطع علينا! قال: ففكرت وقلت: أنا أسعى بالليل في المعاصي، وقومٌ من المسلمين ههنا يخافونني، وما أرى الله ساقني إليهم إلا لأرتدع!، اللهم إني قد تبت إليك، وجعلتُ توبتي مجاورة البيت الحرام (٢٠).

<sup>(</sup>١) الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر (٧/ ٣٦١-٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمال للمزى (٢٣/ ٢٨٥ -٢٨٦).

وقصد مكة، وسكن بها، واشتغل بالعبادة، حتى لُقِّب بعابد الحرمين، والله يؤتي فضله من يشاء.

#### الخامس: خبر القعنبي، وإنه لخبرٌ عجيب!.

قال بعض ولده: كان أبي يشرب النبيذ، ويصحب الأحداث، فدعاهم يومًا وقد قعد على الباب ينتظرهم، فمر الإمام المحدث شعبة بن الحجاج على حماره والناس خلفه يُهرعون، فقال: من هذا؟ قيل: شعبة، قال: وأيش شعبة؟ قالوا: محدث، فقام إليه وعليه إزارٌ أحمر فقال له: حدثنى!.

فقال له: ما أنت من أصحاب الحديث فأحدثك، فأشهر سِكِّينه وقال: تحدثني أو أجرحك؟! فقال له: حدثنا منصورٌ عن ربعي عن أبي مسعود قال: قال رسول الله على «إذا لم تستح فاصنع ما شئت»!، فوقعت الكلمة في نفسه موقعها، فرمى سكينه، ورجع إلى منزله، فقام إلى جميع ما كان عنده من الشراب فهراقه عليه، وقال لأمه: الساعة أصحابي يجيئون فأدخليهم وقدمي الطعام إليهم، فإذا أكلوا فخبريهم بها صنعت بالشراب حتى ينصر فوا!.

ومضى من وقته إلى المدينة، فلزم مالكَ بن أنس يأخذ عنه، ثم رجع إلى البصرة فيأخذ عن شعبة، فوجده قد مات، وما سمع منه غير ذلك الحديث (١٠)!.

فرحل إلى المدينة النبوية، ولزم الإمام مالكًا، حتى صار أوثق رواة الموطأ، وهكذا كانت لتلك الكلمات النبوية نورها التي أضاءت قلبه المنطفئ، فتحرر من رعونات نفسه، وتساقطت منه الأغشية التي غلفته بالأهواء والشهوات، وبعد أن كان شابًا تائهًا شاردًا عن صراط الله أصبح ربانيًّا عابدًا عالًا محدثًا (٢).

<sup>(</sup>١) التوابين لابن قدامة ص (١٣٩).

<sup>(</sup>٢) الحسرات فيمن رحل للسماع على محدث فوجده قد مات لمحمد بن عزوز ص (١٢).

ترجم له الإمام الذهبي فقال: هو عبد الله بن مسلمة بن قعنب، الإمام الثبت القدوة شيخ الإسلام، وأطال في ذلك، ومما جاء في ترجمته ما مفاده:

كان القعنبي من شيوخ البخاري ومسلم وأبي داود، وهو أكبر شيخ لمسلم، وقال نصر بن مرزوق: أثبت الناس في «موطأ الإمام مالك» القعنبي، ولا يقدم أحدٌ من رواته عليه.

وقال البلخي الفقيه: ما رأيت أحدًا إذا رؤي ذكر الله تعالى إلا القعنبي، فكان إذا مريقول الناس: لا إله إلا الله!.

ولما قدم من سفر قال مالك لمن عنده: قوموا بنا إلى خير أهلِ الأرض! (١).

لو قارنت بين هذه الشهادة التي خرجت من أعلم أهل الأرض يومها وبين حاله مع أصحابه وهو مقيمٌ على الكبائر لعرفت أثر الاستدراك في حياته.

وإن الذي يشد أذهان النبلاء ليس أن القعنبي قد تاب فحسب؛ بل أنه أصبح عابدًا، وأخذ يطلب العلم حتى وصل فيه إلى الإمامة، حتى إنَّ البخاريَّ ومسلمًا وأبا داود من جملة من أخذ عنه!.

فعلًا إنَّ الله يعطي، وإذا أعطى أدهش، فأكثر من الإلحاح عليه أن يعطيك، ويفتح لك، ويتفضل عليك.

وبقيت كلمةٌ في نفسي لا بد من إثباتها وهي أنَّ التربية بالكلهات المؤلمة قد تُؤلِمُ فعلًا؛ لكنها تبني حقَّا، فإذا آلمك شيخٌ أو أبٌ أو أمٌّ أو مدرسٌ أو صديتٌ أو جارٌ أو غيرهم بكلمة ينصحك بها، وعددتها ثقيلة جدًّا عليك.. فلا تبتئس، بل تَحَمَّل ألمَ الخجلِ والحرج قليلًا، ثم استثمر هذه الكلمة التي لن تنسيك إياها أحداثُ

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأقوال في سير أعلام النبلاء للذهبي (١٠/ ٢٥٧-٢٦٤).

الأيام، وإذا أخذت في طريق الاستدراك، حتى بلغت فيه شأوًا عظيمًا فظني الغالب أنك لن تنسى فضلَ صاحبِ الكلمةِ عليك، وربم قصدته تشكره وتثني عليه إذ نطق مها.



## © المطلب السادس تَمَلُّك مفاتيح الاستدراك

من فقه الاستدراك تَمَلُّكُ مفاتيحِه، والتفاعلُ معها، وهنا تركيزٌ على طائفةٍ منها، على أنَّ بعضَها قد تقدمت له عبارةٌ أو إشارة، لكن الإعادة لا تخلو من إفادة، ودونك تعدادَ أربعةٍ من تلك المفاتيح:

#### أولًا: حسم الشكل النهائي للشخصية:

ولو تَطلَّبَ ذلك أن تعتزل النَّاس أيامًا لإنجازه؛ فليس إنفاقُ أسبوعٍ في ذلك بوقتٍ ضائعٍ إذا كان به حفظُ بقيةِ العمر.

وذلك أنَّ أكثرَ الجهودِ الاستدراكية تنبني عليه، فيتعين على مشيك أن يكون ذا قصد، تعرف أين تقف وإلى أي جهة تقصد؟، تيمنًا بحرفية قول الله: ﴿وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ﴾ [لفهان:١٩]، أي اجعله ذا قصد كها قال بعضهم.

ثم لتتعاهد مسيرتك بجلساتٍ تقويميةٍ في ختام كلِّ شهرٍ وسَنة، فتُثَبَّت الحسنات، وتواصل الإنجازات، وتُلقِي بالآفات والسيئات في سلة المهملات.

#### ثانيًا: تقبل النصيحة:

فهذه تختصر كثيرًا من الجهد على من رام الاستدراك.

ولهذا فمن جاءك وقال لك: هذا صوابٌ وهذا خطأ، ودعاك: إلى الهدى ائتنا.. فكن لينًا معه، وتفاعل مع قوله، ولا تُفسد مضمون النصح البليغ بسوء التبرير والتسويغ، وكأنَّ نفسك غالبةٌ عندك حتى إنك لا تسمح لأحدٍ أن يمسها،

ولو بنصيحةٍ تُقلُّها من عثراتها، وتأخذ بها إلى ما فيه خيرُهَا وعزُّها ومجدُها.

إنَّ الحسنَ البصريَّ جعل نصيحة الأخ ثلث العيش الطيب الذي بقي له من زينة الحياة الدنيا إذ قال: لم يبق من العيش إلا ثلاث: أخٌ لك تُصِيب من عشرته خيرًا، فإن زُغت عن الطريق قَوَّمك، وكفافٌ من عيش ليس لأحدٍ عليك فيه تَبِعَة، وصلاةٌ في جمع تُكْفَى سهوَها وتستوجب أجرها(١)!.

فزينة الحياة عنده في جيل التابعين كانت ترتفع عن الأرض وتتناقص عنده حتى لم يبق منها إلا هذه الثلاث التي يتقدمها الأخ الناصح اللُقَوِّم لاعوجاج أخيه، فكم ثمن بقية الزينة هذه في يومنا هذا(٢)؟!.

ولهذا لا حرج من التصريح بأنَّ من علائم الصادق أنه يفرح بالنصيحة، أما الكاذب فيردها، وقد وصف الله الكاذبين ببغضهم للناصحين إذ قال: ﴿وَلَكِكُن لَا يُحْبُونَ ٱلنَّصِحِينَ﴾ [الأعراف:٧٩].

بل للناصح الحق في أن يُسقِطَ من عينه من يرد نصيحته، وأن يستن بسُنَة الشافعي التي بيَّنَها في قوله: «ما نصحت أحدًا فقبل مني إلا هِبتُهُ، واعتقدت مودته، ولا رد أحد علي النصح إلا سقط من عيني ورفضته»(۳).

#### ثالثًا: المرونة في اتخاذ القرار:

إذا شعرت أنَّ الحِكمةَ تأخذ بك إلى فضاءٍ لم يكن من قصدك الارتحالُ إليه فلا تتشبث بمقرراتك السابقة، وقناعاتك القديمة؛ وإنها تَعَاطَ مع ما فتح الله به عليك، فسيبويه ذُكِر عنه أنه أراد علم الحديث، ولم يجد نفسه فيه، ووجدها في

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٦/ ٩٩).

<sup>(</sup>٢) العوائق لمحمد أحمد الراشد (٢/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) العوائق لمحمد أحمد لراشد (٢/ ٣١)، وقد توسع في موضوع النصيحة بما يحسن الوقوف عليه.

النحو، فأخذ قرارًا جريئًا بتغيير الاتجاه، وفتح الله عليه.

ومن العقل أنَّ الناصح لو تحدث معك بها فيه تعديلٌ على خريطة مسارك ألا تشاغب عليه؛ بل أحسن الإنصات والإصغاء جيدًا إليه؛ فربها حمل كلامُه نفعًا وخيرًا، وليس بشرطٍ أن تطاوعه؛ وإنها الفرض أن تَنظُرَ الخيرَ في أيِّ موضع وتتبعه، سواء كان على لسانك أو لسانه، ولا يتأتى هذا إلا لمن كان مرنًا متفتح العقل كها يُقال.

ونتيجة التفاعل مع ذلك قد سطرها الدكتور عبد الكريم بكار بقوله: فإنّنا حين نتعامل مع مشكلاتنا بعقلٍ مفتوحٍ وبمرونةٍ ذهنيّةٍ جيدة.. فإنه يمكن الاستدراك والتلافي لكثيرٍ من النقص في عمليات التّشخيص والتقويم (١٠).

ومن أكثر الشَّواهدِ إعمالًا في نفسي سرعة القرار عند عمر بن الخطاب همتى بدا له صوابه، ومن أمثلة ذلك في حياته: أنه لما وجد قريشًا قد احتارت في أمر النبي في أخذ قرارًا بقتله، واستعد لإنفاق روحه في سبيل إنهاء الأزمة التي أربكت مكة، وفي الطريق علم بإسلام أخته فغير طريقه إلى بيتها لينظر الأمر ويحسمه، وقدَّر الله أن آيات القرآن كانت تتُلى لحظة وصوله، فلما دخل البيت وحدث ما هو مشهورٌ من القصة، وتلا فواتح سورة طه تأثر بها جدًّا وقال فورًا: من هذا فرت قريش (٢٠)؟!.

وقرر الدخول في الإسلام من ساعته، وذهب للنبي عَلَيْ وأعلن الإسلام، وعرض على النبي عَلَيْ وأعلن الإسلام، وعرض على النبي عَلَيْ الجهربه، فوافقه، وخرج بالمسلمين في صَفَّين يتقدم أحدَهما ويتقدم الآخرَ حمزة الله الله المنافقة المناف

<sup>(</sup>١) مقالات وبحوث الدكتور عبد الكريم بكار ص (٢٩).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الخلفاء للسيوطي ص (١٠٠).

فانظر إلى سرعة انعطافه لما يراه من الحق، وما بين قرار قتل النبي على وقرار الدخول في الإسلام والجهر به سوى ساعةٍ أو أقل!.

ومع تقرير هذا المبدأ إلا أنه يلزم التنويه على أنه كما يلزم المرونة في اتخاذ القرار يلزم عدم التردد فيه، وأحسن الله إلى من قال:

إذا كنت ذا رأي فكن ذا عزيمة فإنَّ فسادَ الرأي أن تتـــرددا

ومن المواقف النبوية في ذلك أنَّ المشركين لما بلغوا جبل أحد فرح المسلمون الذين لم يشهدوا بدرًا بقدوم العدو عليهم؛ ليستدركوا من الفضيلة ما حاز إخوانهم يوم بدر، وقالوا: قد ساق الله إلينا أمنيتنا!

وكان من رأيه على أن يمكثوا في المدينة، وذكر رؤيا رآها ترشد إلى ذلك.

وبموجب هذا الرأي إذا دخل الكفار في أزقة المدينة قاتلهم المسلمون ورموهم من فوق البيوت، وكانوا قد سكوا أزقة المدينة بالبنيان حتى صارت كالحصن.

فقال الذين لم يشهدوا بدرًا: كنا نتمنى هذا اليوم وندعو الله، فقد ساقه الله إلينا وقرب المسير!.

واعتمد هذا الرأي جمهور الشباب، واستطاعوا بكثرتهم وحماستهم أن يوجهوا النفوس إلى هذا القرار، فنزل النبي عند رأيهم، واتخذ الأُهبة لمناجزة العدو خارج المدينة.

فلم رأى ذلك رجالٌ من ذوي الرأي قالوا: أمرنا رسول الله على أن نمكث بالمدينة وهو أعلم بالله وما يريد، ويأتيه الوحي من السماء، فقالوا: يا رسول الله، امكث كما أمرتنا، فقال: «ما ينبغي لنبيِّ إذا أخذ لأمة الحرب، وأذن بالخروج إلى

#### العدو أن يرجع حتى يقاتل»(١).

وشاهد ذلك من التنزيل قول الله تعالى في التعقيب على الغزوة:

﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وذكر الشيخ محمد الغزالي سؤال «ديل كارنيجي» لـ»وايت فلبس» أحدرجال الأعهال الكبار: كيف كنت تنفذ قراراتك؟ فأجاب: لقد وجدت أن التفكير المستمر في مشكلة ما إلى أبعد من مدة معينة يخلق القلق، ويولد الاضطراب، وإنه يأتي وقت تصبح فيه المداومة على التفكير ضررًا يجب اجتنابه، فمتى اتخذت قرارًا عمدت إلى تنفيذه دون أن أتطلع ألبتة إلى الوراء(٢).

قلت: وحتى لو تكبدت فيه ما لا تحب؛ فإنَّ ذلك أهون من الاضطراب الذي قد يَفْتِك بنفسيتك، ثم إن تكبد الخسائر يكون قليلًا جدًّا إذا قورن بنسبة الأرباح باحتساب مجمل القرارات في حياتك.

#### رابعًا: التنافس الحميد:

إنَّ المحرومَ إذا رأى نجاحَ غيرِه راح يشتغل بالتنقيص منه، والحط من قدر صاحبه، وإن لم يستطع ذلك فإنَّ مادةَ الحسدِ تبقى تأكل قلبَه.

أما الموفق السعيد فإذا رأى ذلك عدها فرصةً ثمينةً فتحت له أُفْقًا من الخير، وأقبل على خاصة نفسه يضرب لنفسه بسهم في الإنجاز والنجاح، ويستعظم في نفسه أن يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله.

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن كثير (٣/ ٢٣-٢٥).

<sup>(</sup>٢) جدد حياتك للشيخ محمد الغزالي (١/ ٢٧).

#### ومن شواهد التنافس الحميد ما كان بين الأوس والخزرج

ومن أمثلته أنَّ الأوس لما قتلت كعب بن الأشرف اليهودي في عملية اغتيالٍ ناجحةٍ بأمرٍ من النبي ﷺ بعد أن اشتدت أذيته لله ورسوله ﷺ رغبت الخزرج في إحراز فضيلةٍ مثل فضيلتهم..

وذلك أنه لما فرغ المسلمون من أمر بني قريظة بعد وقعة الأحزاب، وكان سلام بن أبي الحقيق -وكنيته أبو رافع - من أكابر مجرمي اليهود الذين حزَّبوا الأحزاب ضد المسلمين، وأعانوهم بالمؤن والأموال الكثيرة، وكان يؤذي رسول الله على سارعت الخزرج باستئذان النبي في قتله، وأذن لهم في ونهى عن قتل النساء والصبيان، فخرجت مفرزة قوامها خمسة رجال، كلهم من بني سلمة من الخزرج بقيادة عبد الله بن عَتِيك، وتحت عملية الاغتيال بنجاح (١٠)!.

ومن فقه القائد أن يفتح سبلًا من العمل أمام اللُّحْمَةِ القبلية بدلًا من تصادمها الوخيمِ النتائج، حتى إذا ما حصل التفاخر كان تفاخرَ إنجازٍ وعمل لا تصادم أهواء ومصالح.

<sup>(</sup>١) الرحيق المختوم للمباركفوري ص (٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) سكب الرذاذ على سيرة سعد بن معاذ لأم الفضل ص (٢٥-٢٦).

#### ومن شواهد التنافس الحميد أيضًا:

أنَّ مدرسة البصرة لما تقدَّمت وألَّفت علمَ النحو أرادت مدرسة الكوفة أن تستدرك وتؤلف علم الصرف، واستطاعت أن تُحقِّقَ ما أمَّلَتْه.

يقول الشيخ محمد الطنطاوي كاشفًا قصة ذلك:

نشط المتقدمون في استخراج القواعد من المأثور عن العرب بعد استقرائه، وكان مبعث ذلك التنافس بين البصريين والكوفيين، واستطاع الخليلُ بن أحمد أن يجوب بوادي الحجاز ونجد وتهامة حتى جمع أصول علم النحو، وفرَّع تفاريعه، وكشف عن علل ذلك، وبلغ في ذلك غايةً محمودةً فاقت كلَّ من سبقه، بيد أنه اكتفى عن تدوينه بطلبته الذين كان يملي عليهم، وممن حمل الراية معه يونس، وكان له حلقة يؤمها القاصي والداني من فصحاء الأعراب وأهل العلم.

وقد عاصرهما الرؤاسي الكوفي، واشترك معها في التلقي عن الطبقة الثانية البصرية، ثم قصد الكوفة، ووجد عمه معاذ بن الهراء يكلف نفسه البحث عن الأبنية والتارين الصرفية إلى أن غلبت عليه ناحية التصريف، ومن ثم التفت إليها الكوفيون، وأخذوا يستنبطون للصرف كثيرًا من القواعد التي سبقوا بها البصريين، حتى عدهم المؤرخون هم الواضعين لعلم الصرف؛ ذلك أنه لما فاتهم شرف علم النحو تزاهموا بالمناكب على علم الصرف، شأن المُفَرِّطِ الذي يحاول تلافي خطئه، فظهر فيهم على البعثت فيهم فكرة التأليف، وكان أول مؤلَّف تداولوه بينهم كتاب الفيصل للرؤاسي(۱).

<sup>(</sup>١) نشأة النحو وتاريخ أشهر النحاة للشيخ محمد الطنطاوي ص (٤٦-٤٣)، وتوسع المؤلف في ذلك، فانظره إذا ابتغيت ذلك.

أما عن التصنيف فإذا كانت البصرة تفاخر الكوفة بأربعة كتب: الحيوان للجاحظ، والبيان والتبيين له كذلك، والعين للخليل بن أحمد، والكتاب لسيبويه.. فقد كانت الكوفة تفاخر بسبع وعشرين ألف مسألة لمحمد بن الحسن في الفقه والقياس!.

فأنت ترى أنَّ فكرةَ الاستدراك حملت أهلها على أن يَسدُّوا فجوات في العلم، ويكرموا المكتبة الإسلامية بعزيز المؤلفات ونفيس المصنفات، فأكرم بهذا من تنافس!.



# م المطلب السابع التفلت من عوائق الاستدراك

من الفروع المُهِمَّةِ لفقهِ الاستدراك أن يكون قاصدُ الاستدراك ذكيًّا فطنًا يقدر أن يتفلت من المعيقات التي تحول بينه وبين بلوغ مطمحه، وهنا تسجيلٌ لستةٍ منها، قد يكون المستدرك مُعَانِيًا من بعضها، وهذا بسطُها بين يديك:

#### أولًا: رفقاء السوء:

وقد بين الله تعالى صفةَ من تنبغي صحبَتُهُم ومن ينبغي هَجْرُهم في آيةٍ واحدة، فقال عز شأنه:

﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ و وَلَا تَعَدُّعَيْنَاكَ عَنْهُمُ ثُرِيدُ زِينَةَ ٱلْخَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنَ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وعَن ذِكْرِنَا وَٱبَّجَهَوَكُهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُطًا ﴾ [الكهف:٢٨].

فمن كان حالُهُ تائهًا وأمْرُهُ فرطًا ضائعًا لا تنفعك صحبته، والتفلت من هذا المعيق يكون بقرار جريء بإنهاء الصحبة فورًا، كما فعل القعنبي بعد أن سمع الحديث من شعبة، فقد ذهب إلى بيته وكان على موعدٍ مع أصحابه الفسقة، فقال لأمه: «الساعة أصحابي يجيئون فأدخليهم وقدمي الطعام إليهم، فإذا أكلوا فخبريهم بها صنعت بالشراب حتى ينصر فوا».

#### ثانيًا: الزوجة والأولاد:

وقد ورد التحذير من هذا المعيق في سورة التغابن؛ قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوّاْ إِنَّ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَاكِكُمْ عَدُوّاً لَّكُمْ فَأَحُدَرُ وهُمْ قَإِن تَعَفُواْ وَتَصَفَحُواْ

#### وَتَغْفِرُولْ فِإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التغابن:١٤].

#### قال ابن عباس يكشف قصّة ذلك:

هم رجالٌ أسلموا من أهل مكة، وأرادوا الهجرة إلى النبي على فأبى أزواجهم وأولادهم، وقالوا لهم: صبرنا على إسلامكم فلا صبر لنا على فراقكم فأطاعوهم وقعدوا، فلما أتوا النبي في فيما بعد رأوا الناس قد فقهوا في الدِّين، وتقدموا وجاهدوا، فهموا أن يعاقبوا أهلهم الذين ثبطوهم، فلا ينفقون عليهم، ولا يصيبونهم بخير، فأنزل الله هذه الآية يأمرهم بالعفو والصفح عنهم (۱).

يقول الشيخ محمد صالح المنجد: فانظر كيف يُقْعِدُ الأهلُ الرجلَ عن الهجرة أو الجهاد أو الدعوة أو طلب العلم، وقد ينهار الإنسان أمامهم، وتغلبه العاطفة، فإذا رأى من سبقه من إخوانه وكم قدَّم لدينه وأنجز لدعوته نزل به الهم والغم، حتى ربها فكر في معاقبة أهله، لكن ما فائدة الانتقام وقد فات ما فات!، وإنها يفتي العقلُ صاحبَهُ بحسنِ الاستدراك فيها هو آت(٢).

#### ثالثًا: كثرة الشواغل الدعوية:

من كان كثيرَ الانشغال بالأعال الدعوية بكل تفصيلاتها فينبغي أن يختار منها ما يتوافق مع رؤيته، بحيث يُقدم فيه نافعًا، ويعَدُّهُ من جملة أعمال المحور الدعوي في خطته التي تقدم الحديث عنها، ثم لْيَدَع ما تَقِلُّ فيه إفادتُه، ويُستهلك فيه وقتُه.

وإذا كان استدراك الرجل في طلب العلم فكل دقيقة تستطيع أن تنفقها في المسار العلمي فلا تجعلها في التصدر الدعوي؛ لأن من اعتاد صعود المنبر لم يسمح له

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٨/ ١٤١)، تفسير الخازن (٧/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: محاضرة له بعنوان: نظرات تربوية في استدراك ما فات.

المجتمع بالنزول عنه، فهو يملك البداية لكنه لا يملك النهاية، وحياة الطالب أولها التلقي فيه أصلُ والعطاء تبع، وآخرها العطاء فيه أصل والتلقي تبع، وعليه؛ فلا ينبغي أن يتعجل بالتصدر إلا بعد أن يحوز نصابًا علميًّا يأذن له بذلك.

وما ينبغي لأحدٍ أن يباشر عملًا يفوت به وقته ونفعه فيه قليل، ولا يتمكن من التفلت منه لضغط أربابه عليه، فهنا لابد من التوجه لمربع القرارات الجريئة، فيعتذر عما فيه تشتت حاله، ويُقبل عما يحسنه ويجد نفسه فيه، وربم لزم أن يُضَحِّيَ بما هو نفيسٌ عنده لأجل ذلك.

#### رابعًا: التسويف:

يقول الشيخ محمد الغزالي: كثيرًا ما يحب الإنسان أن يبدأ صفحة جديدة في حياته، ولكنه يقرن هذه البداية المرغوبة بموعد مع الأقدار المجهولة؛ كتحسن في حالته، أو تحول في مكانته، وقد يقرنها بموسم معين، أو مناسبة خاصة؛ كتاريخ ميلاد، أو غرة أسبوع أو شهرٍ أو عام مثلًا.

وهو في هذا التسويف يشعر بأنَّ رافدًا من روافد القوة المرموقة قد يجيء مع هذا الموعد، فينشِّطه بعد خمول، ويُمنيه بعد إياس، وهذا وهم؛ فإنَّ تجدد الحياة ينبع قبل كل شيء من داخل النفس.

والرجل المُقبل على الدنيا بعزيمةٍ وبصَرٍ لا تخضعه الظروف المحيطة به مهما ساءت، ولا تصرِّفه وفق هواها، إنه هو الذي يستفيد منها، ويحتفظ بخصائصه أمامها، ويقدر على فعل الكثير دون انتظار أمدادٍ خارجية تساعده على ما يريد.

إنه بقواه الكامنة وملكاته المدفونة فيه يستطيع أن يبني حياته من جديد، فها عليه إلا أن ينطلق ليستدرك على نفسه؛ فلا مكان لتريُّث، وإن الزمن لا يهب المُقعَد طاقةً يقدر بها على الخطو أو الجري، فذاك مستحيل.

ولذا لا تُعلِّق بناء حياتك على أمنيةٍ يلِدُها الغيب؛ فإن هذا الإرجاء لن يعود عليك بخير، وإن هذا الحاضر القريب الماثل بين يديك، ونفسك هذه التي بين جنبيك، والظروف الباسمة أو الكالحة التي تلتف حواليك هي وحدها الدعائم التي يتمخض عنها مستقبلك، فلا مكان لإبطاءٍ أو انتظار.

وإن كل تأخير لإنفاذ منهاج تجدد به حياتك، وتصلح به أعمالك لا يعني إلا إطالة الفترة الكابية التي تبغي الخلاص منها؛ بل قد يكون ذلك طريقًا إلى انحدار أشد، وهنا الطامة، فاحذر التسويف؛ فإنه لا يأتي بخير، وإن الموت يأتي بغتة، ولا يغترن أحدكم بحلم الله عز وجل؛ فإن الله يقول: ﴿فَنَ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَوُو﴾ [الزلزلة:٧٠٨].

لقد ساق «ديل كارنيجي» في كتابه «دع القلق وابدأ الحياة» عددًا من التجارب التي خاضها رجالٌ ناجحون، فكان يجمعهم أنهم رجالٌ لم يتعلقوا بالغد المرتقب؛ بل انغمسوا إلى الأذقان في حاضرهم وحده، يواجهون مطالبه، ويعالجون مشكلاته، فأمّنوا بهذا المسلك الرَّاشد يومهم وغدهم جميعًا، ثم أهدوا لنا خلاصات تجاربهم في هذه الكلمات:

«ليس لنا أن نتطلع إلى هدف يلوح لنا باهتًا من بُعْد؛ وإنها علينا أن ننجز ما بين أيدينا من عملٍ واضح بين».

وعندما أرى التسويف مادةً تعتادها بعض الألسنة أستذكر ما كتب «ستيفن ليكوك» يقول: ما أعجب الحياة! يقول الطفل: عندما أشب فأصبح غلامًا!، ويقول الغلام: عندما أترعرع فأصبح شابًا!، ويقول الشاب: عندما أتزوج، فإذا تزوج قال: عندما أصبح رجلًا متفرغًا، فإذا جاءته الشيخوخة تطلع إلى المرحلة التي قطعها من عمره، فإذا هي تلوح وكأن ريحًا باردةً اكتسحتها اكتساحًا..

إننا نتعلم بعد فوات الأوان أنَّ قيمةَ الحياة في أن نحياها، نحيا كل يومٍ منها وكل

ساعة<sup>(۱)</sup> ا. هـ.

قلت: وهذا يعني أن نستمتع بالزمن الذي نحياه لا أن نقضيه بالعمل النافع فحسب؛ ففرقٌ بين أن تعمل وبين أن تستمتع وأنت تعمل.

وحاصلُ الكلامِ المتقدم أن ابدأ عملك من ساعتك، ولا تؤجل إلى أول الأسبوع أو الشهر؛ فقوة الأعمال غير منوطة بأوائل الأزمنة؛ وإنما بإقبال الأفئدة.

بل إنَّ الإنسانَ يُخفي كسَله وضعفَ همَّتِهِ تحت غطاء التسويف، فالمُسَوِّف ظاهره النشاط والحرص والعمل، وحقيقته أنه ينتقل من كسلٍ إلى كسل، فإنَّه كلما جاء وقت العمل أرجأه، فيبقى بنفسيةٍ مطمئنة إلى أنه سيعمل، لكن لو نظر في جيب حسناته ورصيد أعماله لارتد إليه البصر خاسئًا وهو حسير.

ولهذا لست أشك أنَّ التسويفَ داءٌ بغيضٌ مذموم، ففر منه فرارك من المجذوم، وهل أقعد كعب بن مالك الله يوم تبوك عن الغزو إلا التسويف، حتى كان من خبره المؤثر الذي تنشد له النفوس وتنخلع له القلوب ما كان!.

وإليك سرده بلسانه، من أوَّلِهِ وحتى موضع الشاهد، ولولا خشية الإطالة لأوردته كاملًا، فقد أخرج البخاري ومسلم في الصحيحين أنَّ كعبَ بنَ مالك عدَّث حين تخلَّف عن قصة تبوك فقال:

لَهُ أَتَخَلَّ فُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ فِي غَزْوَةٍ غَزَاهَا إِلَّا فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ، غَيْرَ أَنِّي كُنْتُ تَخَلَّفْتُ فِي غَزْوَةٍ بَدْرٍ وَلَمْ يُعَاتِبُ أَحَدًا تَخَلَّفَ عَنْهَا؛ إِنَّهَا خَرَجَ رَسُولُ الله ﷺ يُرِيدُ عِيرَ قُرَيْشٍ حَتَّى جَمَعَ الله بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ عَدُوِّهِمْ عَلَى غَيْرِ مِيعَادٍ.

وَلَقَدْ شَهِدْتُ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ لَيْكَةَ الْعَقَبَةِ حِينَ تَوَاثَقْنَا عَلَى الْإِسْلَام، وَمَا

<sup>(</sup>١) جدد حياتك للشيخ محمد الغزالي (١/٣) وما بعدها، بتصرف وزيادة بعض ألفاظ.

أُحِبُّ أَنَّ لِي بِهَا مَشْهَدَ بَدْرٍ، وَإِنْ كَانَتْ بَدْرٌ أَذْكَرَ فِي النَّاسِ مِنْهَا.

كَانَ مِنْ خَبَرِي أَنِّي لَمُ أَكُنْ قَطُّ أَقْوَى وَلَا أَيْسَرَ حِينَ تَخَلَّفْتُ عَنْهُ فِي تِلْكَ الْغَزَاةِ، وَالله مَا اجْتَمَعَتْ عِنْدِي قَبْلَهُ رَاحِلَتَانِ قَطُّ حَتَّى جَمَعْتُهُمَ إِنِي تِلْكَ الْغَزْوَةِ.

وَلَمْ يَكُنْ رَسُولُ الله ﷺ يُرِيدُ غَزْوَةً إِلَّا وَرَّى بِغَيْرِهَا حَتَّى كَانَتْ تِلْكَ الْغَزْوَةُ عَزَاهَا رَسُولُ الله ﷺ فِي حَرِّ شَدِيد، وَاسْتَقْبَلَ سَفَرًا بَعِيدًا، وَمَفَازًا وَعَدُوًّا كَثِيرًا، فَزَاهَا رَسُولُ الله ﷺ فِي حَرِّ شَدِيد، وَاسْتَقْبَلَ سَفَرًا بَعِيدًا، وَمَفَازًا وَعَدُوًّا كَثِيرًا، فَحَبَلَ لِلْمُسْلِمِينَ أَمْرَهُمْ مُ لِيَتَأَهَّبُ وا أَهْبَةَ غَزْ وِهِمْ، فَأَخْبَرَهُمْ مِ بِوَجْهِهِ اللّهِ يَوْ يُريدُ، وَلَا يَجْمَعُهُمْ كِتَابٌ حَافِظٌ - يُرِيدُ الدِّيوانَ-، وَاللَّهُ عَلَى مَعَ رَسُولِ الله ﷺ كَثِيرًا، وَلَا يَجْمَعُهُمْ كِتَابٌ حَافِظٌ - يُرِيدُ الدِّيوانَ-، قَالَ كَعْبُ: فَهَا رَجُلٌ يُرِيدُ أَنْ يَتَغَيَّبَ إِلَّا ظَنَ أَنْ سَيَخْفَى لَهُ مَا لَمْ يَنْزِلْ فِيهِ وَحْيُ اللهِ.

وَغَزَا رَسُولُ الله ﷺ وَالْمُسُلِمُونَ مَعَهُ، فَطَفِقْتُ أَغُدُو لِكَيْ أَنَجَهَّزَ مَعَهُمْ، فَأَرْجِعُ وَلَا أَقْضِ شَيْنًا، فَأَقُولُ فِي نَفْسِي: أَنَا قَادِرٌ عَلَيْهِ، فَلَمْ يَزَلْ يَتَهَادَى بِي حَتَّى اشْتَدَّ بِالنَّاسِ الْجِدُّ، فَأَصْبَحَ وَلَا أَقْضِ شَيْنًا، فَقُلْتُ: أَنَا قَادِرٌ عَلَيْهِ، فَلَمْ يَزَلْ يَتَهَادَى بِي حَتَّى اشْتَدَّ بِالنَّاسِ الْجِدُّ، فَأَصْبَحَ رَسُولُ الله ﷺ وَالمُسْلِمُونَ مَعَهُ وَلَمْ أَقْضِ مِنْ جَهَازِي شَيْنًا، فَقُلْتُ: أَتَجَهَّزُ بَعْدَهُ بِيَوْمِ أَوْ يَوْمَيْنِ ثُمَّ أَلُحُهُمْم، فَعَدُوتُ بَعْدَ أَنْ فَصَلُوا لِأَتَجَهَّزَ فَرَجَعْتُ وَلَمْ أَقْضِ شَيْنًا، فَلَا يُعَدُونُ بَعْدَوْنُ بَعْدَهُ مِنْ عَلَى اللهُ الل

فَكُنْتُ إِذَا خَرَجْتُ فِي النَّاسِ بَعْدَ خُرُوجِ رَسُولِ الله ﷺ فَطُفْتُ فِيهِمْ أَحْزَنَنِي أَنِّي لَا أَرَى إِلَّا رَجُلًا مَغْمُوصًا عَلَيْهِ النِّفَاقُ('')، أَوْ رَجُلًا بِمَّنْ عَذَرَ الله مِنْ الضُّعَفَاء، وَلَمْ يَذْكُرْنِي رَسُولُ الله ﷺ حَتَّى بَلَغَ تَبُوكَ..."('')!.

<sup>(</sup>١) أي: مطعونًا عليه في دينه، متهمَّا بالنفاق. انظر: فتح الباري لابن حجر (٨/ ١١٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم الحديث: (٤٤١٨)، صحيّح مسلم، رقم الحديث: (٧١٩٢).

وهذا الخبر يُربِّي المسلم على إنجاز العمل دون تسويف، بل كيف يتورط بذلك وهو يقرأ نتيجة التسويف في خواتيم الحديث في قولَ كعب الله «فَاجْتَنَبَنَا النَّاسُ، وَتَغَيَّرُوا لَنَا حَتَّى تَنكَّرَتْ فِي نَفْسِي الْأَرْضُ، فَهَا هِيَ الَّتِي أَعْرِفُ، فَلَبِثْنَا عَلَى ذَلِكَ خَسْسِينَ لَيْلَةً»!.

وأبلغ من قوله قولُ الله تعالى عنه وعن صاحبيه اللذين تخلفا: ﴿وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْحَتَى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لَآ مَلْجَأَ مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [التوبة:١١٨]!!.

فهيا قم استدرك على نفسك ما ضاع منك في حياتك؛ فإنَّ مقامَك في الأرض قليل، ورحيلَك عنها قريب، واشتغل بتعويض ما مضى في غفلتك ولهوك ولعبك؛ فإنَّ الكون ما خُلق لذلك، وإنها لتَنْصُرَ الحقَّ الذي تحمل، وتضرب الباطل في دماغه الذي يفكر، ألم تَتْلُ قولَ ربك: ﴿وَمَاخَلَقْنَاٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا لَعِينَ شَ لُوَارَدْنَا أَن نَتَّخِذَلَهُوا لَا تَتَّلُ قولَ ربك: ﴿وَمَاخَلَقْنَاٱلسَّمَآءَ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا لَعِينَ شَ لُوَارَدْنَا أَن نَتَّخِذَلَهُ وَالْأَتِّنَا فَعِلِينَ شَ بَلْ نَقَذِفُ بِالْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ وَإِذَاهُ وَزَاهِقُ ﴾ [الأنبياء: ١٦- ١٦]!

#### خامسًا: نفسك التي بين جنبيك:

إن فكرة الاستدراك تقوم على أن يتحول الإنسان من مسارٍ خطأ إلى مسارٍ صواب، أو من مسارٍ مفضولٍ إلى مسارٍ فاضل، ثم يراكم الجهد بأعدل السبل وأقوم المنهجيات حتى يعوض ما فات.

وهذا الأمريعني أنَّ صدر قاصدِ الاستدراك سيمتلئ بالأفكار والخواطر، وربم دخل في صراع داخلي مع النفس، وهذا العناء في معركةِ الشعور متوقعٌ؛ لأنه نتيجة طبيعية فترة التحولات في حياة الإنسان، لا سيما وأنَّ الإنسانَ نفسَهُ مخلوقٌ ضعيف، حتى إنَّ كلمة من المدح ترفعه، وكلمة من القدح تقعدُه!. ومن هنا يلزم أن يتربى المسلم على اتباع الحق ولو عانى في سبيله، وعلى ترك الباطل ولو تعطلت في ذلك بعض مصالحه.

فيالله كم يعظم الرجل قدرًا وفضلًا إذا أوقف الخطأ، وترك التهادي فيه، واستدركه بصوابِ لا بخطأٍ مثله، وتحمل حرج ذلك وكلام الجهلاء فيه!.

وقد نبهت على ذلك؛ لأنَّ بعض الناس قد يثبت على باطلٍ مع درايته بالحق، وحبه له، ورغبته في التحول إليه، ولكن يفعل ذلك فرارًا من وصمه بأنه مترددٌ غيرُ ثابت.

ويُنقِذُ الإنسانَ من بلبلة الأفكار الداخلية استشعارُهُ أنه بين يدي أمر ربه برتبة «عبد»، وأن عليه أن يسمع ويطيع لمولاه، ولو عادى أهل الأرض أجمعين في ذلك، استنانًا بأبيه إبراهيم هلل لما قال لقومه -وهو ما زال في سن الشباب يومها-: ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُم مَّا كُنْتُم تَعَبُدُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يُتُم مَّا كُنْتُم تَعَبُدُونَ ﴿ قَالَ أَنْتُم وَءَابَا وَكُمُ الْأَقَدَمُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُهُمُ عَدُولٌ لِيَ إِلَا رَبَّ الشعراء:٧٥ - ٧٧].

وهذا الشعور يهب صاحبه قوةً في شخصيته، وقدرةً هائلةً على التحكم بمشاعره، وهاتان المنحتان تجعلان الرجل محتكمًا لعقله لا لعاطفته، وعاطفة الناجع الموفق في عقله.

ثم ما المانع أن تتحمل ضريبة التحول إلى الحق في ذات الله ها!، فحتى متى ستبقى متلكئًا مترددًا تخسر حسنات الحق من أجل جمهور خيار الباطل!.

إنَّ الآهات القلبية التي تخرج في صورة «فحتى متى» انتفع بها خالدٌ الله أيما انتفاع في قرار إعلان إسلامه، فقد كشف لنا عمرو بن العاص الله في قصة إسلامه أنه لما توجه للمدينة النبوية يعلنه، لقي خالدًا بن الوليد الله في الطريق، فقال

له: أين يا أبا سليان؟ قال: والله لقد استقام المَنْسِم (۱)، وإنَّ الرجلَ لنبي، أذهب والله أُسْلِم، فحتى متى؟!! قال: قلت والله ما جئت إلا لأسلم! قال: فقدمنا على رسول الله ﷺ (۱). حسنه شعيب الأرنؤوط.

فانظر عقل خالد كيف نفعه وقال له: إنَّ الحقَّ استبان، فحتى متى لا نتدارك أمرنا ونسلم (٣)!.

#### سادسًا: الشعور بالإحباط الناتج عن الأزمات والمصائب:

تجد من الناس من تؤثر عليه شدة الظروف، حتى يقبع في أغلال الكسل وآصار اليأس عند اشتداد المصائب والأزمات.

ومن وقع في هذا الدَّرَك لا بدأن يُذَكَّر بأنَّ جهرة الناجحين تفوقوا في نفس الظروف التي كان يشتكيها المحبطون، وأنَّ الله قد أقام نظام العباد على البلاء، وضاعف للعاملين في زمان الفتنة والمشقة العطاء والجزاء، وأنت تعامل رب العالمين وأحكم الحاكمين لا إله إلا هو، فكيف تحبط وقد أخبرك سلفًا أن المصائب والأزمات واقعة بكثرة بقدره؛ لئلا تأسى على ما فاتك كما مرَّ تفصيله من قبل أمرٌ جديدٌ أو مفاجئ في ذلك!.

#### ولذا؛ لا تأس على ما فات؛ إلا لتستدرك فيها هو آت.

وإن الذي رعى أمرك من يوم مولدك إلى يومك هل يضيعك فيها سيأتي من عمرك!، أفلا أرشدك عقلك إلى أن الله يدبر الباقي بدليل الماضي!.

<sup>(</sup>١) استقام النَّسِمَ؛ أي: تَبَينَّ الطريق، والأصلُ فيه مَنْسها خُفِّ البعيرِ، بهما يُسْتَبَانُ أَثَرُ البعيرِ. انظر: غريب الحديث لابن الجوزي (٢/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، رقم الحديث: (١٧٧٧٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: محاضرةً للشيخ محمد صالح المنجد بعنوان: نظرات تربوية في استدراك ما فات.

<sup>(</sup>٤) انظر المطلب الأول من المبحث الأول من الكتاب.

ثم إنَّ الله وهبك أوراقًا كثيرةً من القوة، فإن ذهب بعضها انطلقت في الأرض بم تبقى لك، وعلمتنا التجارب أن الله إذا أغلق بابًا بعدله فتح أبوابًا بفضله.

يقول الشيخ محمد الغزالي هذا أعرف رجلًا قطعت قدمه في جراحة أجريت له، فذهبتُ لأواسيه، وعزمت أن أقول له: «إن الأمة لا تنتظر منك أن تكون عدّاءً ماهرًا، ولا مصارعًا غالبًا؛ إنها تنتظر منك الرأي السديد، والفكر النيّر، وقد بقي هذا عندك ولله الحمد»!.

لكني عندما عدته وجدته يقول لي: «الحمد لله! لقد صحبتني رجلي هذه عشرات السنين صحبة حسنة، وفي سلامة الدِّين ما يُرضي الفؤاد»(١)!.

وتقديرًا لضعف نفوس بعض الناس أنصَحُك قائلًا: إياك أن تكون سببًا في نقل مشاعر الإحباط إلى أحد، فإذا لم تقدر على كلمةٍ ترفع همته بها.. فلا تتفوه بكلمةٍ تُقْعِدُهُ بعدها، تمضي أنت بعدها، ويبقى يعاني شرَّها ومقتها.

بل أذهب معك إلى ما هو أبعدُ من ذلك؛ هلا كنت أنت عدوًا للإحباط نفسه، تعاديه أينها وجد، تطرده من نفسك بكثرة الإنجاز والعمل، وتنفيه عن غيرك ببَشِّكَ فيهم الأمل، وبهذا تستحق أن تنضم لسجلات تلك الفئة التي تحدث عنها الرافعي إذ قال عنها وأحسن القول: إن عباد الله الصَّالحين في تاريخ الشياطين كأسهاء المواقع التي تنهزم فيها جيوش المقاتلين (٢)!.

إنَّ الأرضَ ملأى بأسبابِ الأمل، وما عليك إلا أن تحول إحباط الناس إلى أمل، وكسلهم إلى عمل، لكن عليك كلم جالست واحدًا أن تصارحه بأنَّ طريقً الناجحين أولها تعبُّ وعناء، وآخرها راحةٌ وهناء، ولن تصل إلى الهناء إلا بعد أن

<sup>(</sup>١) جد حياتك للشيخ محمد الغزالي ص (١١).

<sup>(</sup>٢) وحي القلم للرافعي (٢/ ١٥٥).

تمر بالعناء، والفرق بين الناجح والفاشل أنَّ الناجعَ يفكر دومًا في الحل، والفاشلَ يُفكِّرُ دومًا في المسكلة.

وفكرةُ تحويل مشاعر الإحباط إلى مشاعر من الأمل هي سنةٌ من جملةِ السنن المواردة عن النبي على التشاؤم إلى المواردة عن النبي على النبوع يُرفَّد الناس بالتفاؤل.

خذ لذلك مثلًا نظرة الصحابة ، إلى جبل أُحُد..

هذا المكان الذي خالفوا فيه أمرَ النبيِّ عَيَّ ، وقُتِلَ بسبب ذلك سبعون رجلًا ، وجرح النبي عَيِّ جراحًا بليغة ، وتحول النصر إلى هزيمة ، وبسبب ذلك تجرأت علينا بعضُ القبائل، فقتلت منا عشرة يوم الرجيع ، وسبعين من القُرَّاء يوم بئر معونة ، وتبعات ذلك تطول.

فانظر إلى كمية مشاعر الإحباط والتشاؤم التي تنبعث بمجرد تَذَكُّر هذا الجبل، فضلًا عن رؤيته والمسير بجواره!.

لكن النبي ﷺ حوَّل هذه المشاعر، وجعله مكانًا ترتاح فيه النفوس، وتطرب له القلوب، وتشتهي أن تزوره؛ فإنه لما كان عائدًا بالمسلمين من خيبر، وأشرف على المدينة نَظَرَ إِلَى أُحُدٍ فَقَالَ: «هَذَا جَبَلُ يُحِبُّنَا وَنُحِبُّهُ»(١٠)!!.

يا الله ما أعظم تلك الكلمات التي هي بمثابة الإكسير الذي تتغير به المشاعر فورًا!.

كلمةٌ تَذهب بم في الصدور، وتغرس فيها ما فيه هناؤها وخيرها، حتى تشتهي أن تذهب إلى هذا المكان، وتتربى عنده بتذكر المخالفة على هدوء؛ لنعود متعظين

<sup>(</sup>١) انظر الحديث بطوله في صحيح البخاري، رقم الحديث: (٢٨٩٣)، صحيح مسلم، رقم الحديث: (٢٨٩٣).

منه، مستمتعين بالمقام عنده!.

ويقع في نفسي أنَّ هذا الأمر مقصودٌ تمامًا من النبي عَلَيْ، وليس مجرد تحليل وظن؛ فإني لما نظرت في متن الحديث كما ورد في الصحيحين من حديث أنس بن مالك في وجدت أنسًا في يقول في أوله: فَكُنْتُ أَخْدُمُ رَسُولَ الله عَلَيْ إِذَا نَزَلَ، فَكُنْتُ أَسْمَعُهُ كَثِيرًا يَقُولُ: «اللهمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ الْهُمِّ وَالْحَزَنِ، وَالْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَالْبُحْلِ وَالجُبْنِ، وَضَلَعِ الدَّيْنِ وَغَلَبَةِ الرِّجَالِ»!.

فإزالة مفردات الهموم والأحزان والعجز والكسل والإحباط والتشاؤم حاضرةٌ في لسان النبي على حينها، حتى إنه كان يرددها كثيرًا ويسمع من حوله منه ذلك.

بقي أن يُقال للذي يُعاني كثرة المصائب ومشاعر الإحباط: إن ضيقك وتبرمك وإحباطك بعد المصيبة بمنزلة مصيبة جديدة بل أشد؛ لأن تعب النفس أشد من تعب البدن وفوات المال، وإن صبرك عليها، ورضاك عن الله في أقداره بعدها بمنزلة محو لضخامة المصيبة؛ حتى تصبح هينة، قد أَبْطَلْتَ مفعولها بقوة إيهانك ورجاحة عقلك.

وهذه القيمة الإيمانية يجب أن يدركها المستدرك؛ لئلا تفتك بنفسيته مصيبةٌ هنا أو أزمةٌ هناك، فامض في العمل، واحذف من قاموسك مفردات التأوه والحزن، فلن يأتي أحدٌ ينجز لك عملك عنك، أما من أبى هذه النصيحة فأخاطبه بقول الشاعر:

أفنيت يا مسكين عم \_\_\_\_\_ رك في التأوه والحزن وقعدت مكتوف اليدي \_\_\_ ن تقول حاربني الزَّمَنْ ما لم تقم بالعبء أن \_\_\_\_ عمن يقوم به إذن؟

#### عبق الختام

أحمدُ الله تعالى حمدًا كثيرًا طيبًا طاهرًا مباركًا فيه وأشكره شكرًا عظيمًا أن يسَّر تدوين هذا الكتاب، وإذ وصلتُ إلى الخاتمةِ فإنني أتوجه إلى القاري بأسطرٍ تربويةٍ لعل الله ينفع بها كاتبها وقارئها، فأقول:

اعلم -يرحمك الله - أنَّ الله يَقبَلُك حيث كنت، فلا يُطلب للاستدراكِ مُؤهِّلٌ معين، ولا موسمٌ مُعين، وإنَّ الخيرَ مُحتَبِئٌ خلف الشروع في العمل وإقبال القلب بعد توفيق الله، وليس مرتبطًا بزمانٍ فاضلٍ ولا بمكانٍ مبارك، فاستدرك على نفسك من اليوم، واستكثر من الخير؛ فرب الذي تبقى من العمر أن يكون أقل مما تقدم.

واعلم أنَّ الباب الذي ما زال موصدًا دونك قد يُفتح، لكن تاريخ الفتح مجهول، فأدمن طرق الباب حتى يأذن الله بفضله، وعلى ذلك؛ فلا تفقد الأمل في إصلاح نفسك، ولا تربية ولدك، ولا تقويم أهلك، ولا بلوغ الإمامة في علمك ومطمحك ولو كثرت العراقيل أو تقدمت بك السن، وتذكر دومًا أنك تعامل ربًّا كريمًا، يداه مبسوطتان، ينفق كيف يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

والاستدراك إذا كان حاجةً في الفرد فإنّه ضرورةٌ في المجتمع، فيلزم الأمة أن تستدرك على نفسها في الجوانب الفكرية والجهادية والأمنية والسياسية والاجتهاعية والاقتصادية والإعلامية والصحية والعلمية التخصصية، وينبغي للمتخصصين في كل باب أن يكتبوا فروع فقه الاستدراك في بابهم، حتى يصبح ثقافةً عامة في النّاس.

ولا ضير أن نضع أهدافًا كبرى بمستوى الأمم المتقدمة والحضارات الكبرى، ونستدرك في ظلالها؛ لتكون كلُّ خطوةٍ تقفزها الأمة أكبر من مثلها في الأوضاع

الطبيعية.

ولا بدأن أهمسَ في أُذُنِ الأخ الكريم الذي يبتغي الاستدراك أنك ستستغني عن حظً وافر من الراحة والنوم والترفيه بعد اليوم، فالاستدراك يتطلب هِمَّةً وجَلَدًا، وتمردًا على الفساد الموجود، ورفضًا لعمليات الترويض والتخدير التي تحول دونه.

ولا شك أنَّ كميَّةَ الألم التي تتلجلج في صدر المستدرِك على نفسه وإخوانه ستجعله يقفز خطواتٍ كريمةً كبيرة في طريق تحصيل كرامة أمته ودعوته، ويصل إلى حالٍ ميمونةٍ لا يكتفي معها بإبداء الحزن، ولا بأن يقبع في بيته أو مسجده يلُفُه اليأس، تاركًا دعاة الإسلام وحدهم في المعركة مع أصحاب الأهواء والنحل الفاسدة التي تريد أن تعبث بإسلامنا، بل سيكون في ميدان العمل، وبث الأمل، وعندئذٍ يدخل فيمن قصدهم جمال الدين الصرصري الحنبلي في ختام بكائيته التي شخص الواقع فيها أولًا فقال:

خُ وابْكِ فالمعروف أَقْفَرَ رَسْمُ فَ فَخُ وابْكِ فالمعروف أَقْفَرَ رَسْمُ فَ هذا الزمانُ الآخِرُ الكَدِرُ الذِي وَهَتِ الأَمَانَةُ فِيْهِ وانْفَصَمَتْ عُرَى وَالْفَصَمَتْ عُرَى وَالْفَصَمَتْ عُرَى وَالْفَصَالِحُونَ عَلَى الذَّهَابِ تَتَابَعُوا لَمْ يَبْقَ إلا رَاخِبُ هو مُظْهِرُ لَوْلا بَقَ اللهُ اللهُ عَلَى الذَّهَا فَ وَمُظْهِرُ لَوْلا بَقَ اللهُ ا

وَالمَنكُرُ اسْتَعْلَى وَأَثَّرَ وَسْمُ هُ تَزْدَادَ شِرَّتُ هُ ويَنْقُ صُ حِلْمُ هُ التَّقْوَى بِهِ والبِرِرُ أَدْبَرَ نَجْمُ هُ فَكَأَنَّهُم عِقْدٌ تَنَاثَ رَنظُمُ هُ لِلزُّهْدِ والدُّنْيَا الدَّنِيَّةِ هَمُ هُ لَمْ يَبْقَ نَهْجُ وَاضِحُ نَأْتَمُ هُ لَمْ يَبْقَ نَهْجُ وَاضِحُ نَأْتَمُ هُ لَا أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والآن بعد أن عرفت علائم الطريق ألم يأن لك أن تقوم وتبقى قائمًا حتى تلقى الله، تتخذ لنفسك في وسط ركام الظلم والظلام سبيلًا إلى المعالي طلبًا للمعالي هذاك!

<sup>(</sup>١) مفتاح الأفكار للتأهب لدار القرار للسلمان (١/ ٢٣٣- ٢٣٤). والأبيات كثيرة وما ذكر انتقاء منها.

ألم يأن لك أن تسلك مسلك الكرماء الذين سلَّمُوا لنا الدين غضًا طريًّا، ثم رحلوا إلى الله بِسَكينةِ نَفْس، وقرَّةِ عينِ لا تنقطع!.

إننى أناديك بحنجرة ابن الجوزي فأهتف فيك قائلًا:

العمرُ فِي إِمحَاقٍ، وَقد سَبقَ الرِّفاقُ، وَصَعُبَ اللَّحَاقُ، وَسَاعِي الأَجل مُجِدُّ كَأَنَّهُ فِي سِبَاقٍ، فَانْبَرَ فِي المَقدِّمَةِ لِتَلحَقَ بِالرَّكب، فالوقتُ قَد ضَاق، وَ يحك لو أَنَّ هِمَّتَكَ فَي سِبَاقٍ، فَانْبَرَ فِي المَقدِّمَةِ لِتَلحَقَ بِالرَّكب، فالوقتُ قَد ضَاق، وَ يحك لو أَنَّ هِمَّتَكَ فَترت أَما تَشْتَاق!.

طُوبَى -والله - لمن تَنَبَّهُ مِن رقادِه، وَبَكَى على مِاضِي فَسَاده، وَفَرَّ مِن بَحرِ الْهَمِّ إِلَى مُخْيطِ سَدادِه، فإن فَعلتَ هذا كُنتَ من أُولِي الرِّيَادةِ، وَذَوِي السِّيَادَةِ(')، وإلا فإنَّ المحرومَ من عرف مسلك الوصول، وحصل عليه أتم حصول، ثم أدبر وتولى، وجمع فأوعى.

وقبل أن تنفك روحك عن بدنك قم فاستدرك على نفسك، وكوِّن لك رصيدًا كبيرًا في جنَّة ربك، وما خسر على الله أحد، وإن الله يعطي، وإذا أعطى أدهش، فقف ببابه واقصد فضله، فإنَّ الله ذو الفضل العظيم.

تم الكتاب بحمد الله تعالى ومنّه وكرمه يوم الاثنين ١٦ من ذي الحجة لعام ١٤٣٩ هـ، الموافق ٢٠١٨/٨/٢٠م. سائلًا الله في أن يكرمني بسرِّ يفوق العلانية عبوديةً وإخلاصًا وجودًا وأن يجعل ثمرة كتابي هذا عملًا مقبولًا وأثرًا محمودًا هذا، وصل اللهم وسلم وبارك على سيدنا المصطفى محمد، وعلى آله وصحبه والتابعين وتابعيهم بإحسانٍ إلى يوم الدين، والحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>١) الدرر البهية في المواعظ الجوزية لمحمد شومان ص (٢٦).

## فهرس المراجع

| المؤلف                       | اسم الكتاب                                             |
|------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                              | القرآن الكريم                                          |
| ŕ                            | أولًا: كتب تفسير القرآن الكريه                         |
| الإمام الطبري                | جامع البيان في تأويل القرآن                            |
| ابن كثير                     | تفسير القرآن العظيم                                    |
| القرطبي                      | الجامع لأحكام القرآن                                   |
| ابن عطية                     | المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز                   |
| أبو حيان الأندلسي            | البحر المحيط                                           |
| الرازي                       | تفسير الفخر الرازي                                     |
| الثعالبي                     | الجواهر الحسان في تفسير القرآن                         |
| الخازن                       | تفسير الخازن المسمى بـ «لباب التأويل في معاني التنزيل» |
| الشيخ الطنطاوي               | تفسير الوسيط                                           |
| مركز تفسير للدراسات القرآنية | المختصر في التفسير                                     |
|                              | ثانيًا: كتب السنة وشروحها                              |
| الإمام البخاري               | صحيح البخاري                                           |
| الإمام مسلم                  | صحيح مسلم                                              |
| أبو داود                     | سنن أبي داو د                                          |
| ابو داود                     | وعليها وعلى بقية السنن الأربع أحكام الشيخ الألباني     |
| الترمذي                      | سنن الترمذي                                            |
| النسائي                      | سنن النسائي                                            |
| ابن ماجه                     | سنن ابن ماجه                                           |
| الإمام أحمد                  | مسند أحمد                                              |
|                              |                                                        |

| مجم الكبير الطبراني                             | 71  |
|-------------------------------------------------|-----|
| سند الشاميين الطبراني                           | مہ  |
| ليب الآثار الطبري                               | تهأ |
| منف بن أبي شيبة ابن أبي شيبة                    | 20  |
| رغيب والترهيب المنذري                           | الة |
| ياف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة        | إتح |
| ىند إسحاق بن راهويه                             | مب  |
| حيح الجامع الشيخ الألباني                       | ص   |
| عب الإيمان البيهقي                              | ش   |
| ح الباري شرح صحيح البخاري العسقلاني             | فت  |
| ح الباري في شرح صحيح البخاري                    | فت  |
| رح صحيح البخاري                                 | شر  |
| ح صحيح مسلم النووي                              | شر  |
| يباج على مسلم السيوطي                           | الد |
| هة الأحوذي بشرح جامع الترمذي المباركفوري        | تح  |
| عاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح المباركفوري     | مر  |
| قاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح الملاعلي القاري | مر  |
| مهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ابر     | الت |
| يسير بشرح الجامع للصغير المناوي                 | الت |
| ض القدير المناوي                                | فيه |
| بل الفالحين لطرق رياض الصالحين ابن علان         | دل  |
| ح الأربعين النووية الشيخ عطية سالم              | شر  |
| عامع لآداب الراوي وأخلاق السامع الخطيب البغدادي | Ļ١  |
| يب الحديث ابن الجوزي                            | غر  |
|                                                 |     |

|                        | ثالثًا: كتب الفقه                                |
|------------------------|--------------------------------------------------|
| الإمام النووي          | المجموع شرح المهذب                               |
| الرافعي                | الشرح الكبير                                     |
| الشيباني               | السير الكبير                                     |
| الدوعني                | غاية المني شرح سفينة النجا                       |
| وزارة الأوقاف الكويتية | الموسوعة الفقهية الكويتية                        |
| محمد بن محمد الأسطل    | الرباط وأحكامه في الفقه الإسلامي، غزة أنموذجًا   |
| ابن تيمية              | مسألة في المرابطة بالثغور أفضل أم المجاورة بمكة؟ |
| محمد المصطفى           | الرباط في سبيل الله ومجالاته المعاصرة            |
| الجاوي                 | كاشفة السجا شرح سفينة النجا                      |
| العز بن عبد السلام     | قواعد الأحكام في مصالح الأنام                    |
| <del>ب</del>           | رابعًا: كتب اللغة والأد                          |
| الزبيدي                | تاج العروس من جواهر القاموس                      |
| ابن منظور              | لسان العرب                                       |
| الأزهري                | تهذيب اللغة                                      |
| ابن الأثير             | النهاية في غريب الحديث                           |
| إبراهيم مصطفى وآخرون   | المعجم الوسيط                                    |
| الراغب الأصفهاني       | مفردات ألفاظ القرآن                              |
| ابن هشام               | مغني اللبيب                                      |
| الحريري                | ملحة الإعراب عن كتب الأعاريب                     |
| أبو المحاسن التنوخي    | تاريخ العلماء النحويين                           |
| الشيخ محمد الطنطاوي    | نشأة النحو وتاريخ أشهر النحاة                    |
| الرافعي                | وحي القلم                                        |
|                        |                                                  |

| خامسًا: كتب السير والتراجم والطبقات                                |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| سيرة النبوية ابن كثير                                              | ال  |
| رحيق المختوم المباركفوري                                           | ال  |
| ير أعلام النبلاء الذهبي                                            | سد  |
| متصر سيرة الرسول ﷺ عبدالله بن محمد بن عبد الوهاب                   | ż   |
| كب الرذاذ على سيرة سعد بن معاذ 🥮                                   | س   |
| ريخ الخلفاء السيوطي                                                | تا  |
| ريخ بغداد الخطيب البغدادي                                          | تا  |
| ريخ دمشق ابن عساكر                                                 | تا  |
| ذيب الكمال المزي                                                   | ř   |
| لاستيعاب في معرفة الأصحاب لبر                                      | الا |
| إصابة في تمييز الصحابة                                             | الإ |
| درر الكامنة في أعيان المائة الثامنة                                | ال  |
| سلوك في طبقات العلماء والملوك                                      | ال  |
| لحسرات فيمن رحل للسماع على محدث فوجده قد مات محمد بن عزوز          | -1  |
| تاب التوابين ابن قدامة                                             | ک   |
| سادسًا: كتب التربية والرقائق                                       |     |
| حياء علوم الدين الإمام الغزالي                                     | -1  |
| سيد الخاطر البحوزي                                                 | 0   |
| فتاح الأفكار للتأهب لدار القرار عبد العزيز السلمان                 | مغ  |
| معوائق محمد أحمد الراشد                                            | ال  |
| صيل المرام في علاج مشكلة الشهوات والنظر الحرام محمد بن محمد الأسطل | تح  |
| درر البهية في المواعظ الجوزية محمد شومان                           | ال  |
|                                                                    |     |

|                                                | سابعًا: كتب متفرقة                      |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ابن تيمية                                      | مجموع الفتاوي                           |
| علي الشحود                                     | موسوعة الردعلي المذاهب الفكرية المعاصرة |
| السمعاني                                       | الأنساب                                 |
| إبراهيم السكران                                | مسلكيات                                 |
| ابن القيم                                      | متن القصيدة النونية                     |
| عبد الكريم بكار                                | مقالات وبحوث الدكتور عبد الكريم بكار    |
| الشيخ محمد الغزالي                             | جدد حیاتك                               |
| الشيخ عبد الله عزام                            | الحق بالقافلة                           |
| ابن النحاس                                     | مشارع الأشواق إلى مصارع العشاق          |
| محمد بن محمد الأسطل<br>بلال بن جميل مطاوع      | دليل المعتكف                            |
|                                                | ثامنًا: سلاسل ومحاضرات                  |
| الشيخ محمد صالح المنجد                         | محاضرة: نظرات تربوية في استدراك ما فات  |
| برنامج حواري مع الشيخ<br>محمد بن محمد أبو موسى | سلسلة سؤال الثقافة                      |



### فهرس الموضوعات

| رقم<br>الصفحة | الموضوع                                            |
|---------------|----------------------------------------------------|
| ٣             | الافتتاحيَّة                                       |
| <b>Y</b>      | المبحث الأول: على عتبات الاستدراك                  |
| ٨             | المطلب الأول: حقيقة الاستدراك وفكرته               |
| ١٣            | المطلب الثاني: مآثر مَنِ استدرك مِنَ الصحابة       |
| ١٣            | الأنموذج الأول أنموذج عمر ﷺ                        |
| 10            | الأنموذج الثاني أنموذج عكرمة بن أبي جهل 🕮          |
| ١٨            | الأنموذج الثالث أنموذج أنس بن النضر ركا            |
| 19            | الأنموذج الرابع فأنموذج خالدبن الوليد 🥮            |
| ۲۱            | المطلب الثالث: وأنذرهم يوم الحسرة                  |
| 77            | المبحث الثاني: مجالات الاستدراك، وعناية الشريعة به |
| ۲۸            | المطلب الأول: عناية الشريعة بالاستدراك             |
| ٣٣            | المطلب الثاني: الاستدراك في الجانب التعبدي         |
| ٣٣            | الفرع الأول: استدراك الورد القرآني الخاص بالليل    |
| 3 4           | الفرع الثاني: استدراك أوراد الصلاة                 |
| ٣٤            | الفرع الثالث: استدراك الصيام                       |
| ٣٦            | الفرع الرابع: استدراك الزكاة والصدقة               |
| ٣٨            | الفرع الخامس: استدراك الحج والعمرة                 |

| ٤١    | المطلب الثالث: الاستدراك في الجانب الفقهي                             |  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|--|
| ٤٤    | المطلب الرابع: الاستدراك في الجانب العلمي                             |  |
| ٥٧    | لمبحث الثالث: معالم فقه الاستدراك                                     |  |
| ٥٨    | المطلب الأول: فقه اختيار مجال الاستدراك                               |  |
| ٧٥    | المطلب الثاني: حسن التخطيط الإداري                                    |  |
| ٧٥    | الفرع الأول: أهمية تنظيم الشخصية وكتابة الخطة الذاتيَّة               |  |
| ٧٨    | الفرع الثاني: تحديد الشكل النهائي للشخصية                             |  |
| ۸۰    | الفرع الثالث: كيفية كتابة الخطة                                       |  |
| ٨٢    | الفرع الرابع: نقاط خمس منثورة في تنظيم الشخصية                        |  |
| ٨٥    | المطلب الثالث: استثهار الأزمنة والأمكنة الفاضلة                       |  |
| 91    | المطلب الرابع: استثهار أحاديث الفضائل                                 |  |
| 91    | الفرع الأول: استثمار أحاديث الفضل                                     |  |
| 9.1   | الفرع الثاني: استثمار أحاديث التفضيل                                  |  |
| ١     | الفرع الثالث: استثمار العبادات اليسيرة التي تحمل<br>أجور عبادات كبيرة |  |
| ١٠٠   | أولًا: استدراك فضل صلاة الجماعة                                       |  |
| 1 • 1 | ثانيًا: استدراك فضل قيام الليل                                        |  |
| ١٠٣   | ثالثًا: استدراك فضل الجهاد في سبيل الله                               |  |
| ١٠٧   | المطلب الخامس: استثهار المواقف الفاصلة                                |  |
| ۱۱٤   | المطلب السادس: تَمَلُّك مفاتيح الاستدراك                              |  |
| 118   | أولًا: حسم الشكل النهائي للشخصية                                      |  |

| ثانيًا: تقبل النصيحة                               | 118 |
|----------------------------------------------------|-----|
| ثالثًا: المرونة في اتخاذ القرار                    | 110 |
| رابعًا: التنافس الحميد                             | 114 |
| المطلب السابع: التفلت من عوائق الاستدراك           | 177 |
| أولًا: رفقاء السوء                                 | 177 |
| ثانيًا: الزوجة والأولاد                            | 177 |
| ثالثًا: كثرة الشواغل الدعوية ثالثًا:               | 174 |
| رابعًا: التسويف                                    | 178 |
| خامسًا: نفسك التي بين جنبيك                        | ١٢٨ |
| سادسًا: الشعور بالإحباط الناتج عن الأزمات والمصائب | ١٣٠ |
| عبق الختام ١٣٤                                     | 145 |
| فهرس المراجع                                       | ١٣٧ |
| فهرس الموضوعات ١٤٢                                 | 125 |

