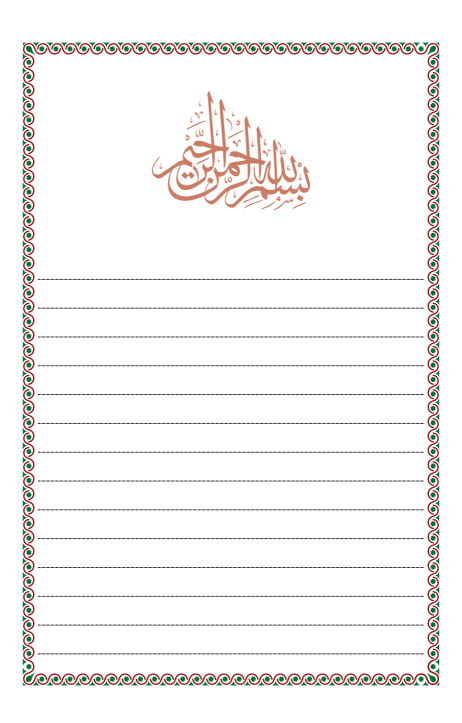




# منع المحقوق بحفوظة الأولى الطبعة الأولى عدد ١٤٤٧ هـ - ١٠٠٥مر

# السّنائر المراح السّنان السّناء السّنائر السّناء السّ





# المُقْكَرُفُكُمْ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه،

أما بعد:

فهذه دروس مختصرة في التوحيد، ينتفع بها إمام المسجد في تعليم المصلين، والمعلّم في مدرسته، ورب الأسرة مع عائلته، والواعظ في منبره.

وضعتها على هيئة دروس قصيرة بحيث لا يمل منها القارئ والمستمع، سائلًا المولى على أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وبالله التوفيق.









### تمهيد

سأبين إن شاء الله في هذه الدروس بعض الأمور التي تنافي التوحيد أو تنافي كماله الواجب

# فإن الضد يظهر حسنَه الضدُّ

### وبضدها تتبين الأشياء

ومن علم الباطل استطاع الحذر منه، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيِكَتِ وَلِتَستَيِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الانعَظ: ٥٠].

وفي هذا التمهيد أبين معنى قول أهل العلم: «هذا الفعل ينافي التوحيد»، وقولهم: «ينافي كماله الواجب».

فقولهم: «ينافي التوحيد»، أي: لا يبقى لمن فعله شيء من التوحيد، فهو يخرج من التوحيد إلى الشرك أو الكفر، مثاله: دعاء غير الله، شرك ينافي التوحيد.

وقولهم: «ينافي كماله الواجب» أي: أنه وقع في الشرك الأصغر، فهو عمل محرّم، لكنه لا يخرج فاعله من التوحيد، فيبقى معه توحيد، ولكنه ناقص بسبب فعله الذي فعل

أو قوله، مثاله: الحلف بغير الله، محرم وشرك أصغر، لكنه لا يخرج من التوحيد.

وقبل الشروع في المقصود أبيّن معنى (لا إله إلا الله) هذه الكلمة الطيّبة التي أرسلت بها الرسل وأنزلت بها الكتب.

ذلك أنك معتقد معناها، وهو إخلاص العبادة لله تعالىٰ والبراءة من الشرك، وأركانها اثنان: النفى في قول (لا إله) والإثبات في قوله (إلا الله) فإذا قلت: (لا إله) فمعناه أنك تنفى ولا تؤمن بأي إله يعبد، ولا يكفى هذا النفي حتى تضيف إليه (إلا الله) أي أنك تؤمن وتثبت الألوهية لله تعالى وحده، وهذا هو معنى قوله تعالى: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاغُوتِ وَبُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَادِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَى ﴿.

نسأل الله أن يتولانا جميعًا برحمته، ويهدينا لصالح القول والعمل، إنه سميع مجيب.







# التوكّل على الله

التوكّل على الله هو اعتماد القلب عليه وتفويض الأمور إليه، فلا يُرجى سواه ولا يُقصد إلا إياه.

والتوكّل على الله من أعلى مقامات التوحيد، وجعله الله شرطًا في الإيمان، فقال تعالى: ﴿فَعَلَيْهِ تُوكَّلُوا إِن كُنْهُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يُونِينَ: ١٨].

والتوكّل على الله من صفات المؤمنين، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَايَدَاتُهُ, زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكّلُونَ ﴿ [الْأَفَالِّالِيَ ٢].

ومن يتوكّل على الله فإن الله حسبه أي: كافيه فلا يحتاج معه إلى أحد.

قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأَثَالُ: ٦٤].

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ ﴾ [الطَّنْ إِنَّ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ ﴾ [الطَّنْ إِنَّ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ۗ ﴾

قال ابن القيم كَلَّهُ: «أي كافيه، ومن كان الله كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدوه، ولا يضره إلا أذى لا بد منه، كالحر والبرد والجوع والعطش». اه.

والتوكل على غير الله في طلب النصر والرزق والحفظ شرك أكبر، فإن هذه الأمور مما لا يقدر عليها إلا الله.

وهذا يحصل من عُبَّاد القبور، فإنهم يلجؤون إلى الأموات لطلب الحفظ من العدو، ويطلبون منهم النصر على الأعداء.

• كما قال قائلهم لما غزا التتار دمشق:

يا خائفين من التتر لوذوا بقبر أبي عمر

لوذوا بقبر أبي عهر ينجيكموا من الضرر

نعوذ بالله من هذا الشرك.

والوكالة الجائزة هي أن توكل الإنسان في قضاء أمر مقدور عليه، فهذا توكيل لا توكُّل.

ولا يتم التوكُّل على الله إلا بفعل ما أمر به من الأسباب، قال النبي على: «لو أنكم تتوكَّلون على الله حق

توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطانًا»(١) فذكر أنها تغدو وتروح.

وكان أهل اليمن يحجّون ولا يتزودون، ويقولون: نحن المتوكّلون، فإذا جاءوا مكة سألوا الناس، فأنزل الله كل : ﴿ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَبْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّفَوَيُّ ۗ [النَّكُمَّ: ١٩٧].

وجاء رجل إلى النبي عليه فقال: يا رسول الله: ناقتي أَعْقِلُها أو أتوكّل؟ قال: «اعقلها وتوكّل»(١) فأمره بفعل السبب مع اعتماد القلب على الله في حفظ ناقته.







<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦٨٦).

# 24

( 7)

# من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

قضىٰ الله بحكمته وعدْله أن يبتلي النوع الإنساني بالأوامر والنواهي والمصائب التي قدرها عليهم.

وأمرنا تعالى بالصبر على الأقدار المؤلمة من الفقر، والأمراض، والحوادث والموت.

فقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُوا ﴾ [النَّخْذَلَنَا: ٢٠٠].

وقال تعالىٰ: ﴿وَأُصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ﴾ [الخَيَانُ: ١٢٧].

ووعد الصابرين بالثواب الجزيل فقال في محكم التنزيل: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [الرُّكِزْ: ١٠].

وقال النبي ﷺ: «والصبر ضياء»(١).

وقال النبي عليه: «ما أعطي أحد عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر»(٢).

أخرجه مسلم (٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٦٩) ومسلم (١٠٥٣).

# والصبر المأمور به ثلاثة أنواع:

١- صبر على طاعة الله.

٢- وصبر عن معصية الله.

٣- وصبر على أقدار الله المؤلمة.

والصبر على أقدار الله معناه:

حبس النفس عن الجزع، واللسان عن التشكي، والجوارح عما حرم الله.

وإذا أصيب الإنسان بمصيبة فعليه أن يصبر، والصبر واجب، والرضى بها مستحب، وهو منزلة عالية في الإيمان.

# ومما ينافي الصبر:

١- ضرب الخدود وشق الجيوب والنياحة.

قال ﷺ: «ليس منّا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية»(١).

وقال على: «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب والنياحة على الميت»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۲۹٤) ومسلم (۱۰۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٢١).

### ومعنى النياحة:

أي رفع الصوت بالندب بتعديد شمائل الميت.

أما البكاء بدون رفع صوت فليس من المنهي عنه.

٢- وبرئ على من الحالقة، وهي التي تحلق رأسها لأجل المصيبة، والصالقة، وهي التي ترفع صوتها بالبكاء، والشاقة، وهي التي تشق ثوبها تعبيرًا عن الحزن على الميت.

وبراءته ﷺ من هؤلاء تدل على أن عملهم من كبائر الذنوب.

ويشرع للمؤمن إذا وقعت له مصيبة أن يقول: إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم آجرني في مصيبتي واخلف لي خيرًا منها.

ويسن تعزية المصاب وقول: أحسن الله عزاءك، عظم الله أجرك، جبر الله مصيبتك، غفر الله لميتك.

ويسن صنع الطعام لأهل الميت تخفيفًا عليهم، وجبرًا لمصابهم، فقد قال عليه المصابهم، فقد قال عليهم (۱) ما يشغلهم (۱).

ومن البدع بناء الخيام واجتماع الناس فيها للتعزية وصنع الطعام للمعزين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣١٣٢).

ويعزىٰ المصاب في أي مكان، في بيته أو في المسجد أو في مقر عمله ونحو ذلك.

ولا مانع أن يجتمع أولياء الميت في بيت أحدهم تخفيفًا على المعزين، بدون مظاهر نياحة.







# \*\*

# **\$**

( )

## الحب في الإسلام

### 🗐 محبة الله:

هي المنزلة التي يتنافس فيها المتنافسون وإلى عملها شمر السابقون وعليها تفانى المحبون، وهي قوت القلوب وغذاء الأرواح وقرة العين.

وهي أصل دين الإسلام الذي يدور عليه قطب رحاها فبكمالها يكمل الإيمان وبنقصها ينقص توحيد الإنسان.

وفي دعاء النبي ﷺ: «وأسألك حبك وحب من يحبك وحب عمل يقرب إلى حبك»(١).

ومحبة الله أشرف العبادات وهي المحبة التي تستلزم العبودية والذل والخضوع والتعظيم وكمال الطاعة وإيثاره على غيره جلَّ جلاله.

وهذه المحبة بهذا الوصف لا تصلح إلا لله تعالى، ومن صرف شيئًا منها لغير الله فقد أشرك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۲۳٥)، وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

وقد ذكر الله من شرك المشركين محبة أندادهم محبة مساوية لمحبة الله، فقال تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن مُساوية لمحبة الله، فقال تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُم كَحُبِ ٱللَّهِ ﴿ [الْكَثَيْنَ: ١٦٥] أي يساوونهم بالله في المحبة والتعظيم، كما يفعلونه مع أصنامهم وأوثانهم من الصالحين وغيرهم، فيعبدونهم عبادة حب وذل وخضوع لا تصلح إلا لله تعالى، ولهذا يقولون لأندادهم وهم في النار: ﴿ تَاللَّهُ إِن كُنَا لَفِي ضَكلٍ مُّبِينٍ ﴿ إِن كُنَا لَفِي ضَكلٍ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسُوِّيكُمُ بِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ النار: ﴿ تَاللَيْهِ إِن كُنَا لَفِي ضَكلٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنْ العَالَمَةِ عَلَى الحب والعبادة.

والمحبة الصادقة لله تستلزم تقديم محبوب الله تعالىٰ علىٰ محبوبات النفس إذا تعارضت.

قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَ آؤُكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزُوَجُكُمُ وَأَزُوَجُكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزُوَجُكُمُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُولُكُمُ وَأَمْوَلُكُ مَ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُولُكُمُ وَأَمْوَلُكُمُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمْوَلُهُ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمْوَلُهُ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَتَرْبَصُوا حَتَى الْحَبَّ إِلَيْكُنِينَ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الْفَسِقِينَ ﴿ [التَّوَيِّينَ ٢٤].

والمحبة الصادقة لله تعالى تستلزم اتباع محمد عَلَيْهِ، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُكِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ لَلّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ اللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ [النافة الله: ٣١].

والمحبة الصادقة لله تعالىٰ تستلزم تقديم محبة الرسول علىٰ علىٰ كل شيء حتىٰ علىٰ النفس، قال علىٰ:

«لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبَّ إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»(١).

وهذا يستلزم تقديم سنته على قول كل أحد مهما كان معظمًا.

والإسلام لا يمنع من المشاعر الإنسانية والمحبة الطبيعية، فقد كان النبي على يحب الحلواء والعسل ويحب نساءه وأحبهن إليه عائشة على الماء الماء وأحبهن إليه عائشة على الماء ا

- ومحبة الوالدين والأولاد محبة طبيعية فطرية.
- ومحبة الأصدقاء وزملاء العمل من المسلمين محبة طبعة.
- ومحبة الجائع للطعام والظمآن للماء محبة طبيعية لا تؤثر في التوحيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٧).

- ومحبة المال والوطن محبة فطرية طبيعية لا تؤثر في التوحيد ما لم تقدم على محبة الله عند التعارض.
  - وأوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله.
- والمتحابون بجلال الله على منابر من نور يوم القيامة.







(0)

# الخوف في الإسلام

الخوف من الله من أفضل مقامات الدين وأجلها، وقد ذكره الله تعالى في كتابه عن سادات المقربين من الملائكة والأولياء والصالحين.

قال تعالىٰ: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِم وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [الفَيْلُ: ٥٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ ء مُشْفِقُونَ ﴾ [الاَبْنَيْنَاء: ٢٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ [الرَّجْنُ : ٤٦].

وقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ [ازَافِيمَاء: ١٤].

والخوف الذي يعتري الإنسان ثلاثة أقسام:

### الأول: خوف شرك:

وهو خوف السر وهو أن يخاف الإنسان من غير الله أن يصيبه بما يشاء من مرض أو فقر أو قتل ونحو ذلك بقدرته ومشيئته، وهو الذي كان يعتقده المشركون في آلهتهم،

ويعتقده اليوم عبَّاد القبور فيمن يعتقدون فيهم من الأموات، ولهذا يتقربون إليهم بالدعاء والذبح والنذر خوفًا منهم ورجاء لما عندهم، هكذا يزعمون.

ولو توجهت على أحدهم يمين بالله بذلها وهو كاذب، وإن كانت اليمين بصاحب القبر ممن يعتقد فيه لم يحلف، وما ذاك إلا لأن المدفون في التراب أخوف عنده من الله، والعياذ بالله.

وهذا القسم من الخوف شرك أكبر يخرج صاحبه من ملة الإسلام والعياذ بالله.

# الثاني: الخوف الطبيعي:

وهو أن يخاف الإنسان من عدو أو سبُع ونحوه، فهذا غير مذموم، وهو الذي ذكره الله تعالىٰ عن موسىٰ: ﴿فَرَجَ مِنْهَا خَآمِنُا يَرَقَبُ ﴾ [القَطَيْنَ: ٢١].

الثالث: أن يترك الإنسان ما أوجب الله عليه من طاعة الله والاحتساب خوفًا من الناس، فهذا محرم:

قال تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيَطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُوهُمْ وَخَافُودِ إِن كُننُم مُّؤَمِنِينَ﴾ [العِّيْلَى: ١٧٥] أي يـخـوفـكـم بـأولـيـائـه ويوهمكم أنهم سيقطعون رزقكم وأنهم ذوو بأس وشدة.



# الرابع: خوف وعيد الله الذي توعد به العصاة:

وهو الذي قال الله فيه: ﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعيدِ ﴾ [الزَاهِكُمُرُو: ١٤].

وقال فيه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ [التَّحْنَ : ٤٦].

وهذا الخوف من أعلى مراتب الإيمان، وهو الذي يحجز المسلم عن ارتكاب المعاصى، وهو والرجاء قرينان، فلا نصل إلى الله إلا بهما، فالخوف يمنع من المعاصي، والرجاء يحث على الطاعات.

• وما زاد عن ذلك فهو غير مُحتاج إليه.

وبالله التوفيق، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.





# (1)

# حكم السحر في الإسلام

السحر من نواقض الإسلام، لأن الساحر لا يكون ساحرًا إلا إذا كفر بالله تعالى.

قال تعالىٰ: ﴿وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ﴾ [البَّنَاتِمُ: ١٠٢].

والسحر من أعمال اليهود، قال تعالى عنهم: ﴿ يُؤْمِنُونَ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والسحر عزائم ورقى وعقد تؤثر في القلوب والأبدان، فتقتل، وتمرض، وتفرّق بين المرء وزوجه.

ومن تعامل به فليس له في الآخرة من خلاق، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَكُ ﴿ -أَي تعامل به وتعاطاه ﴿ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً ﴾ [النَّكُمُ : ١٠٢] أي نصيب من رحمة الله.

قال على المنبوا السبع الموبقات . . وذكر منهن: السحر»(١).

ومعنى الموبقات: المهلكات.

والسحرة كفرة فجرة، لا يتوصّلون لسحرهم إلا بعد الكفر والشرك، فتأمرهم الشياطين بالكفر لأجل أن يكونوا سحرة فتخدمهم.

ومن ذلك أن يسجدوا للشياطين، أو يهينوا القرآن بإلقائه في الأماكن النجسة، أو يكتبوه بالدم والنجاسات -قاتلهم الله- إلى أشياء خبيثة قذرة يفعلونها تقربًا للشياطين لتخدمهم.

ولهذا حكم السحرة في الإسلام القتل.

فعن جندب مرفوعًا: «حد الساحر ضربه بالسيف»(٢).

ويحرم على المسلم أن يذهب إلى السحرة والكهّان والمشعوذين للعلاج، ولو ادّعى الساحر أنه من المشايخ، كما يدعى ذلك بعض مشايخ الصوفية.

قال على الله عن أتى عرافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يومًا (٣٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٤٦٠) وقال: الصحيح أنه موقوف.

**<sup>(</sup>٣)** أخرجه مسلم (٢٢٣٠).

وقال ﷺ: «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ»(١).

وقرّاء الكف والفنجان والرمالون والذين ينظرون في الأبراج والنجوم كلهم من الكهّان الذين يدّعون علم الغيب.

وسؤالهم سواء بزيارتهم في أماكنهم أو عن طريق الهاتف أو متابعتهم في القنوات الفضائية كلَّه محرَّم داخل في الوعيد الذي ورد في الأحاديث المتقدمة.

والغيب لا يعلمه إلا الله، وهو من خصائص ربوبيّة اللّه تعالىٰ.

قال تعالىٰ: ﴿قُل لَا يَعَامُرُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا اللَّهُ ﴿ ٱللَّهُ ﴿ الْنَهُ لِلْ: ٦٥].

حتى محمد على في حياته لم يكن يعلم الغيب، قال تعلم النه أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُثُرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ السُّوَءُ ﴾ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُثُرتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ السُّوَءُ ﴾ [الآخَلِيْ: ١٨٨].

والواجب على المسلم التحصن بالأذكار والأوراد الشرعية ليحفظه الله من شر السحرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٩٠٤).

ومن ذلك: آية الكرسي وعموم سورة البقرة، والمعوذات.

وينبغي للمسلم أن يكون في بيته كتب الأذكار ويحفظ منها ما يستطيع، ومنها:

١- الأذكار للنووي.

٢- الوابل الصيب لابن القيم.

٣- تحفة الأخيار لابن باز.

٤- حصن المسلم لسعيد بن وهف القحطاني.

رحمهم الله جميعًا.

• ولا تنس الأم تعويذ الأطفال في الصباح والمساء، وإذا تكلم الطفل تحفظه المعوذات وآية الكرسي وتعلمه التسمية علىٰ كل حال.

نسأل الله أن يكفينا شر الأشرار وكيد الفجار، اللهم آمين .







24

( )

# النَّشرة، وحكمها

# النُّشرة:

هي حل السحر عن المسحور.

وهي نوعان:

١) حلُّ بسحر مثله.

٢) وحلٌّ بالرقية والتعوذات الشرعية.

فالأول محرم؛ لأنه من عمل الشيطان.

فعن جابر أن رسول الله ﷺ سئل عن النشرة، فقال: «هو من عمل الشيطان»(١).

والمقصود بهذه النشرة التي في الحديث النشرة المعهودة التي كان أهل الجاهلية يصنعونها، وهي من عمل الشيطان.

ولا يحل السحر بالسحر إلا ساحر، وإتيان السحرة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٤١٣٥)، وأبو داود (٣٨٦٨).

وسؤالهم محرّم، لقوله ﷺ: «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ»(١).

ولأن الساحر لا يتوصل إلى حل السحر إلا بالتعامل مع الشياطين، فمن سأله حل السحر فقد أعانه على الكفر.

والثاني: النشرة بالرقى الشرعية بأسماء الله وكلامه وما أثر عن النبي عليه من التعاويذ المشروعة.

فهذا النوع جائز، فقد سئل رسول الله على عن الرقى! فقال «اعرضوا عليّ رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك»(٢).

ومن الرقى التي تبطل السحر بإذن الله:

ا) قراءة سورة البقرة فقد قال را الله المحلة المركة ولا تطيقها البطلة (٣) أي السحرة.

Y) ومن ذلك قراءة آية الكرسي وآخر آيتين من سورة البقرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٩٠٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۲۰۰/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٢/٨٠٤).

- ٣) ومن ذلك الرقية بآيات السحر والمعوذات.
- فقد رقى جبريل النبي عَلَيْةِ بالمعوذات لما سُحر عَلَيْةٍ.
- ٤) ومما يعين على ذلك البحث عن السحر وإتلافه.
- ٥) ومما يعين على معرفة السحر أو مَن سحره دعاءُ الله تعالى، فقد دعا النبي على حتى أعلمه الله بالسحر، كما قالت عائشة على: حتى إذا كان ذات يوم أو ذات ليلة وهو عندي، لكنّه دعا ودعا ثم قال: «يا عائشة، أشعرت أن الله أفتاني فيما استفتيته فيه»(١).

### ومما يحفظ الله به المؤمن من السحر:

- ١) قراءة القرآن وخاصة سورة البقرة.
- والمحافظة على أذكار الصباح والمساء.
- ٣) والتصبح بسبع تمرات وإذا كانت من تمر عجوة المدينة فهو أفضل.
- ٤) قول: (لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير). مائة مرة في الصباح ومثلها في المساء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٦٣)، ومسلم (٢١٨٩/ ٤٣).

### علامات الساحر:

حتىٰ تعرف الفرق بين الساحر والذي يرقي بالرقية الشرعية، فإن للساحر علامات يعرف بها، فمن ذلك:

- أنه فاسق في مظهره وسلوكه.
- أنه قذر في وجهه وملابسه وبيته.
- أنه يطلب شيئًا من أثر المسحور كملابسه الداخلية أو عمامته أو طاقيته ونحو ذلك.
- أنه يأمر المريض بذبح حيوان أو طير له مواصفات معينة كأن يكون أسود خالص السواد، في مكان معين بعد غروب الشمس، وهو وقت انتشار الشياطين، ولا يسمي مع الذبح.
- ومن علاماته أنه يتمتم بالرقية بشيء لا يفهمه المريض وهو استغاثته بالشياطين، وقد يكتب له رقية فيها طلاسم وأشياء لا تُفهم وقد يكتب معها شيئًا من القرآن للتمويه على الناس.

فليحذر المؤمن من السحرة واللجوء إليهم، وليتضرع إلى الله تعالى بطلب العافية.

### للفائدة:

- راجع كتاب: زاد المعاد لابن القيم، فصل في هديه ﷺ في علاج السحر.
- وكتاب: الصارم البتار، للشيخ: وحيد عبد السلام بالي.









# 24

 $(\lambda)$ 

### الشفاعة

تعلق المشركون قديمًا في شركهم بأذيال الشفاعة، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْمُونُونَ هَمُولُونَ هَمُولُونَ هَوَلُونَ هَا يَعْمُونُونَ هَا يَعْمُونُونَ هَا إِلَيْنَا عِندَ اللّهُ وَلَوْنَ عَلَوْلُونَ هُونُ إِلّهُ إِلَا يَعْمُونُونَ هُمُولُونَ هَمُونُونَ وَلَا يَعْمُونُونَ وَلَا يَعْمُونُونَ وَلَا يَعْمُونُونَ وَلَا يَعْمُونُونَ هَا عَلَا لَا عَلَا لَالْعَالَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لِلّهُ عَلَا لَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَالْعُلُونَ عَلَا عَلَا

ولكن الله تعالى قطع أطماع المشركين من هذه الشفاعة وأخبر أنها شرك، ونزه نفسه عنه، ونفى أن يكون للخلق من دونه ولي أو شفيع.

والله تعالىٰ لا يحتاج إلىٰ من يعينه علىٰ إيصال حاجات الخلق، فهو تعالىٰ يعلم كل الحاجات علىٰ اختلاف اللغات والأصوات.

والله تعالىٰ شَرط لقبول الشفاعة شرطين لا يتحققان في الدنيا:

- ١) الإذن للشافع أن يشفع.
- ٢) الرضاعن المشفوع له.

قَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ يَوْمَيِذِ لَّا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُنُ وَرَضِى لَهُ, قَوْلًا ﴾ [طُلْمُ: ١٠٩].

لهذا فإن دعاء الأنبياء والأولياء والصالحين بحجة نيل شفاعتهم وبركتهم كمثل عمل المشركين الأولين، ومثله طلب الشفاعة الآن من النبي على هو من الشفاعة الباطلة، لأن شروط الشفاعة لم تتحقق.

فالإذن من الله لم يتحقق للنبي عَلَيْ حيث إنه قد مات عَلِيْ وانقطعت صلته بالوحى.

والثاني أن الله لا يرضى عمل المشفوع له حيث دعا غير الله.

فإن الله لا يرضى الشرك.

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُ ﴾ [النَّكِزْ: ٧].

فمن دعا النبي عليه أو أحدًا من آل البيت أو أحدًا من الأولياء يطلب شفاعتهم فإن هذا الطلب من جنس ما كان يفعله المشركون الأولون، وهو شرك، وشفاعة باطلة منفية.

وقد تلاعب الشيطان بكثير من الخلق يريد قطع صلتهم بالله، حيث أوهمهم بضرورة اتخاذ شفعاء ووسطاء إلى الله،

مع أن الله قال: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبَ لَكُونَ ۗ اللَّهُ ﴾ [عَيْفَانِ: ٦٠]، فأمر بدعائه بدون واسطة.

ومن أراد شفاعة محمد عَلَيْ فليطلبها من الله وليس من محمد عَلِيْ الله وليس من محمد عَلِيْ الله الله تعالى وَقُل لِللهِ الشَّفَاعَةُ محمد عَلِيْ اللهُ الله تعالى وَقُل لِللهِ الشَّفَاعَةُ مَمِيعًا ﴿ وَالرَّبِرِ : ٤٤].

فتقول: اللهم ارزقني شفاعة محمد ﷺ.

أو: اللهم شفع فيَّ نبيك محمدًا عَيَالِيُّهِ.

وهذه الشفاعة تكون يوم القيامة، ومن أسباب الحصول عليها:

- متابعة المؤذن ثم الصلاة على النبي رضي الله على النبي الله الدعوة التامة . . . ) فعن جابر بن عبد الله:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٩).

أن رسول الله عليه قال: (من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة، والصلاة القائمة، آت محمدًا الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة)<sup>(١)</sup>.







### \*\*

(9)

### من الشرك لبس الحلقة والخيط والأسورة لرفع المرض أو دفع العين

يلبس بعض الناس خيوطًا في أيديهم أو يعلقونها في رقابهم.

أو يضعون ما يسمى العين الزرقاء على سياراتهم للمنع من العين -زعموا-.

وبعضهم يعلق حذاءً.

وبعضهم يضع على باب بيته صور عقارب أو سلاحف إلى أشياء أخرى، يظنون أنها تحفظهم من الشياطين أو تمنع عنهم العين ونحو ذلك.

وبعض الشباب يلبسون أسورة يزعمون أنها تعطيهم طاقة ونشاطًا.

وهذا كلُّه من ضعف الإيمان بالله وضعف التوكّل عليه، وهو عمل محرّم، وشرك بالله، نسأل الله العافية.

وهل يَظُنّ من له مُسكة من عقل أن هذه التوافه تحفظه من العين والمس وما إلىٰ ذلك، أو تمنحه طاقة؟

لكنُّها رواسب جاهلية تناقلها الناس، يجب أن تزول.

قال تعالىٰ: ﴿قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهِ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّةٍ ﴾ [النَّكِرِّ: ٣٨] الآية.

فالذين يعلقون هذه الأشياء هم في الحقيقة يطلبون منها ما لا تملك ولا تخلق، ويتركون من يملك النفع والضروهو الله تعالى.

عن عمران بن حصين على «أن النبي على رأى رجلًا في يده حلقة من صفر، فقال: (ما هذه؟) قال: من الواهنة، فقال: (انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهنًا، فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحتَ أبدًا»(١).

فهذا الرجل علق في يده حلقة من صفر -وهو نوع من المعادن- يريد أن ترفع هذه الحلقة مرضًا يقال له: الواهنة، فنهاه النبي وحذره أنه لا يفلح لو مات وهي عليه فدل على تحريم هذا الفعل.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٠٠٠٠)، وابن ماجه (٣٥٣١).



### هل تعليق هذه الأشياء من الشرك؟

نعم، إن اعتقد أنها تستقل بالنفع أو دفع الضر من دون الله، فهذا من الشرك الأكبر المخرج من ملة الإسلام.

وإن لم يعتقد ذلك، لكنه ظن أنها سبب في النفع ودفع الضر فهذا من الشرك الأصغر، والشرك الأصغر أعظم من الكبائر.







( 1. )

#### تعليق التمائم والحروز

#### التمائم نوعان:

- ١) من القرآن.
- ٢) من غير القرآن.

قال النبي ﷺ: «إِن الرقىٰ والتمائم والتولة شرك»(١).

وهي أشياء يصنعها بعض الرقاة أو السحرة يزعمون أنها تحمي من العين.

فإن كان المعلَّق مكتوبًا فيه طلاسم شركيّة وتعوّذات بالشياطين فلا شك أنها محرمة، ولبسها شرك، نسأل الله العافية.

وإن كان المعلق فيه قرآن فقط، فهو محرّم أيضًا، لعموم الحديث المتقدم، ولأن تعليقها سبب لامتهانها، فقد تسقط

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣٦١٥) وأبو داود (٥٢٠٨).

من الطفل في الأرض وفيها كلام الله! أو يدخل بها مكان قضاء الحاجة وفيها كلام الله تعالىٰ.

وقد يتعلّق الطفل بها وهو لا يدري غالبًا عما بداخلها، فيعتقد أن الحفظ بسبب هذه الجلود والخرق!

فعن عبد الله بن عُكيم مرفوعًا: «من تعلق شيئًا وكل إليه»(١).

ومعنى الحديث أن من تعلق بشيء من هذه الأشياء تركه الله ووكله إلى ما تعلّق به.

وفي الصحيح عن أبي بشير الأنصاري رضي الله على أنه كان مع رسول الله على في بعض أسفاره فأرسل رسولًا «ألا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت»(٢).

فدل على أنه يحرم تعليق القلائد على الحيوانات لدفع العين ونحوها، ويجب قطعها والتعلق بالله تعالى.

### • ما هو البديل لهذه التمائم؟

• البديل هو التحرز بالأذكار الشرعية، ومنها آية الكرسي والمعوذات وغيرها من الأذكار والأحراز الشرعية.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٨٧٨١) والترمذي (٢٠٧٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۰۰۵) ومسلم (۲۱۱۵).

وراجع في هذا كتاب الأذكار للنووي كَلْشُه.

وكتاب الوابل الصيب لابن القيم كلله.

وكتاب تحفة الأخيار للشيخ ابن باز كلُّشه.

وكتاب حصن المسلم للشيخ سعيد بن وهف القحطاني يَخْلَلْهُ.

واترك كتاب [دلائل الخيرات] للجزولي، لأن فيه مخالفات وبدعًا.







### **\***

( ) )

#### الاستعاذة بغير الله

#### 🗐 الاستعاذة:

هي الالتجاء والاعتصام والتحرز.

#### وحقيقتها:

الهرب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه.

فالعائذ بالله قد هرب مما يؤذيه أو يهلكه إلىٰ ربه ومالكه.

فتبين بهذا أن الاستعاذة بالله عبادة له تعالىٰ.

قال تعالى: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۗ إِللَّهِ ۗ إِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّا الللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

وقال تعالىٰ: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ﴾ [الفَّاقَ: ١].

فإذا كان الله تعالىٰ هو ربنا ومالكنا وإلهنا فلا مفزع لنا في الشدائد سواه ولا ملجأ لنا منه إلا إليه.

ولهذا أمر الله تعالىٰ بالاستعاذة واللجوء إليه في الشدائد في الأمور التي لا يقدر عليها إلا هو تعالىٰ.

قال تعالىٰ: ﴿وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ اللَّهِ مُونَ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَ

ومما كان عليه المشركون الأولون أنهم يستعيذون بالجن من بعضهم، قال تعالىٰ: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا﴾ [اللِّن : ٦].

قال مجاهد: كانوا يقولون إذا هبطوا واديًا: نعوذ بعظيم هذا الوادي، فزادوهم رهقًا.

قال: زادوا الكفار طغيانًا.

وأرشد النبي على من نزل منزلًا أن يقول: «أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق «(١).

وقد أجمع العلماء على أنه لا تجوز الاستعاذة بغير الله، كالاستعاذة بالشياطين والمقبورين.

فإذا كانت الاستعاذة بالله وكلماته عبادة وتوحيدًا لله تعالى فإن الاستعاذة بغيره فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك بالله.

كالاستعادة بالجن والاستعادة بالأموات من عدو ونحوه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٠٨٠).

وقد كانوا في زمان الجهل إذا طُلب إنسان فعاذ بقبر الولي فلان كف الطالب عن التعرض له بالأذى لأنه دخل في حمى الشيخ، وعاذ به، فمن أراده بسوء تعرض لأذى من الولي، حسب اعتقادهم الفاسد، وحسب ما قام بقلوبهم من الاعتقاد في الأموات أنهم ينفعون أو يضرون.

والاستعاذة بالرسول ﷺ بعد موته من هذا النوع.

ولهذا انحرف بهذا المعنى بعض المادحين لرسول الله عليه، كما يقول البوصيري في قصيدته:

### يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به

سواك عند حلول الحادث العمم

ومحمد على يقول عن نفسه كما ذكره الله: ﴿ قُل لا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكُثْرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِى السُّوَءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ وَالله عَلَيْ اللهُ وَالله عَلَيْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقال البوصيري أيضًا:

# إن لم تكن في معادي آخذًا بيدي فضل يا زلة القدم

ففي هذا البيت والذي قبله إعراض عن الخالق تعالىٰ، واعتماد علىٰ المخلوق في حوادث الدنيا والآخرة.

وقد أتى هذا الشاعر بدعاء الرسول على والاستعاذة به بصيغة الشرط، كما قال نوح الله وَوَالِّلَا تَغُفِرُ لِي وَتَرْحَمُنِيَ أَكُ الشرط، كما قال نوح الله وَالِّلَا تَغُفِرُ لِي وَتَرْحَمُنِيَ أَكُ سِرِينَ اللهُ [هُولاً: ٤٧].

نعوذ بالله من الشرك وأن ندعو غير الله.

وفي كتاب الله تعالىٰ عن يوم القيامة: ﴿يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْئًا ۚ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَإِذِ لِلَّهِ ﴾ [الانفِظائي: ١٩].

فأي شيء يملكه محمد عليه لغيره!! فإن الأمر يومئذٍ لله.

فالمقصود أن الاستعاذة بالله تعالى توحيد وإخلاص، والاستعاذة بغيره فيما لا يقدر عليه إلا الله، أو الاستعاذة بالجن والأموات والغائبين شرك أكبر والعياذ بالله.

نسأل الله الهداية للجميع..



### \*\*

### **\$**

(17)

#### من الشرك دعاء غير الله

• الدعاء من أجلِّ العبادات، بل هو العبادة كما قال النبى عَلِيَّة: «الدعاء هو العبادة»(١).

#### والدعاء نوعان:

#### ١) دعاء عبادة:

وهو عبادة الله بجميع أنواع العبادات من الصلاة والذبح والنذر والصيام والحج . . . وإن لم يكن في ذلك صيغة سؤال وطلب، فالعابد يدعو الله بعمله أن يدخله الجنة وينجيه من النار.

#### ٢) دعاء مسألة:

وهو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو كشف ضر. قَال تعالى: ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُۥ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [الْاَمْوَافِ: ٥٠].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱٤٧٩) والترمذي (۳٥٢٨).

وقال تعالىٰ: ﴿لَهُۥ دَعُوةُ الْخَيِّ ﴾ [التَّكَالِ: ١٤].

وفي الحديث القدسي يقول الله تعالى: «من يدعوني فأستجيب له»(١).

ويجب الإخلاص في الدعاء لله تعالىٰ كما قال تعالىٰ: ﴿ فَأَدْعُوا اللَّهَ مُخۡلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [عَظِم: ١٤] أي الدعاء.

والإخلاص في الدعاء هو أن يدعىٰ الله تعالىٰ وحده، ولا يشرك معه في الدعاء أحد.

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ آحَدًا ﴾ [لِلِيْنَ: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [يُونِينَ: ١٠٦] وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن قَطْمِيرٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن قَطْمِيرٍ ﴿ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُورٍ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُورٍ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُمُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ [فطل: ١٣، ١٤] فسمى الله دعاءهم شركًا بهم.

والآيات في النهي عن دعاء غير الله أكثر من أن تحصر.

وقد كان أهل الجاهلية يدعون الأنبياء والصالحين ويطلبون شفاعتهم إلى الله، فأخبر الله أن دعاءهم لا يجدي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٠٩٤).

شيئًا، فقال تعالىٰ: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقْوَلُونَ هَمَوُّلَآءِ شُفَعَتُوْنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يُونِينَ: ١٨].

فدعاء غير الله شرك بإجماع المسلمين.

- فمن قال: مدد يا رسول الله.
  - أو مدد يا حسين.
  - أو مدد يا حصافي.
  - أو قال: لله يا عيدروس.
- أو قال: ديروا بالكم معانا يا آل البيت.
  - أو قال: نظرة عين يا حسين.
- أو قال: يا شيخ عبد القادر أغثني أو انصرني أو أنا في حسبك.
- أو قال: عبد القادريا جيلاني من إحسانك لا تنساني.
- فكل هذا دعاءٌ لغير الله، وهو الشرك الأكبر الذي لا يغفر إلا بالتوبة النصوح.

ومن مات مصرًّا عليه فهو خالد مخلَّد في النار، كأبى جهل وأبى لهب وفرعون وهامان وقارون، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِأَللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُّ ﴾ [المَاائِنَةِ: ٧٧] وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ، [النَّيْنَالِ: ٤٨].

ومن قال: إن هذا توسل بالصالحين، فهو لا يفهم في شرع الله، ولا في لغة العرب شيئًا.

فالتوسل اتخاذ وسيلة تقربك إلى الله، ومن يدعو غير الله فإنه يطلب ممن يدعوه مباشرة ما لا يقدر عليه إلا الله، وهذا هو الشرك.

والأمر بالتوحيد والنهى عن هذا الشرك آكد الأعمال الصالحة، لأن به ينجو الجاهل من الشرك بالله تعالى، وينخلع من ربقة الدجالين الأفاكين، الذين يفسدون عليه دينه ويأكلون أموال الناس بالباطل.

نسأل الله الهداية للجميع.





### **\***

( 17 )

#### اتخاذ القبور مساجد

نهى النبي ﷺ عن اتخاذ القبور مساجد في أدلة كثيرة، منها:

حديث عائشة أن أم سلمة ذكرت لرسول الله على كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجدًا وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله»(۱).

فبين النبي ﷺ أن بناء المساجد على قبور الصالحين من عمل النصارى وليس من عمل المسلمين.

وبين النبي عليه أن من يفعل ذلك فهو من شرار الخلق عند الله.

«فهؤلاء جمعوا بين فتنتين: فتنة القبور وفتنة التماثيل»(Y).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٤) ومسلم (٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان (١/ ٣٣٣).

وفي الصحيحين عن عائشة والت: لما نزل -أي نزل به ملك الموت- برسول الله وهو طفق يطرح خميصة له على وجهه فإذا اغتم بها كشفها، فقال وهو كذلك: (لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) يحذّر ما صنعوا، ولولا ذلك أبرز قبره غير أنه خُشي أن يتخذ مسجدًا(١).

فقد اهتم النبي على بهذه القضية حتى إنه حذر منها وهو في حال الكرب ونزع الروح مما يدل على خوفه الشديد على أمته أن تفعل كما فعلت اليهود والنصارى فتقع في الشرك كما وقعوا.

والحديث يدل على أن من فعل ذلك فهو ملعون كما لُعنت اليهود والنصاري.

فأين بعض المسلمين هداهم الله من هذه الأحاديث!!

وروی مسلم عن جندب بن عبد الله واله علیه قال: سمعت النبي و قبل أن يموت بخمس وهو يقول: «... ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنى أنهاكم عن ذلك»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٥) ومسلم (٥٣١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۵۳۲).

ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود مرفوعًا: "إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد»(١).

واتخاذ القبور مساجد الذي هو من كبائر الذنوب ومن ذرائع الشرك نوعان:

١- أن يبنى على القبور مساجد ويصلى فيها تعظيمًا للمقبور أو طلبًا لبركته، زعموا.

٢- أن يصلى عند القبور ولو لم يُبن مسجد.

وكل هذا من وسائل الشرك بتعظيم المقبورين، كما هو مشاهد مع الأسف، حيث يدخلون خاشعين خاضعين، وربما استقبلوا القبر وصلوا ركعتين، وبعضهم يطوفون بالقبر كما يطاف بالبيت العتيق، وبعضهم يلثم شباك القبر ويتبرك به، وأقلهم من يقرأ الفاتحة على روح المقبور وهذا من البدع المحدثة.

وقد أجمع العلماء من كافة المذاهب على النهي عن البناء على القبور، وتحريمه، ووجوب هدم ما بني عليها من المساجد والقباب.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣٨٤٤).

والنهي عن اتخاذ القبور مساجد يدل أيضًا علىٰ تحريم الصلاة فيها، ويستثنى من ذلك الصلاة على الميت لفعله عليه .

والنهي عن بناء المساجد على القبور يدخل فيه من باب أولىٰ بناء القباب والمشاهد علىٰ القبور.

نسأل الله الهداية للجميع.







24

( 15 )

### الموالد في الإسلام

#### 🗐 الموالد:

هي ما يقام للأنبياء والأولياء والصالحين في أيام موالدهم من الاحتفالات والاجتماعات والأطعمة ونحوها . . . تعظيمًا لهم، أو إظهارًا لحبهم، أو تبركًا بزمان أو مكان مولدهم، ونحو ذلك من المقاصد.

والمولد قد يكون زمانيًّا وقد يكون مكانيًّا.

والزماني هو الاحتفال بمولد النبي أو الشيخ في توقيت معين.

والمكاني الاحتفال بمولده عند قبره وحوله بزيارته وعمل أعمال المولد المعروفة عند أصحابها.

والموالد كلها بدعة في الإسلام، فإن النبي على لم يقم لنفسه مولدًا، ولم يقم الصحابة له بعد موته مولدًا، ولم يقمه أبو بكر هلي لنفسه، ولا عمر، ولا عثمان، ولا علي هم جميعًا.

وإذا كانوا لم يعملوا المولد مع حرصهم على العمل الصالح دل على أنه ليس من دين الإسلام.

قال الإمام مالك بن أنس إمام دار الهجرة كَلَهُ: «... فما لم يكن يومئذ دينًا، لا يكون اليوم دينًا».

أي ما لم يكن على عهد رسول الله على دينًا فليس اليوم بدين؛ لأن الله تعالى أكمل الدين برسول الله على فقال تعالى: ﴿ ٱلْمُوَمَ أَكُمُلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ . . . ﴾ [النائق: ٣] الآية.

وأول من أحدث الموالد العبيديّون الرافضة الذين حكموا مصر في المائة الرابعة، وقبل ذلك لم تكن تُعرف الموالد، لا مولد رسول الله عليه الله والد الأولياء والصالحين.

فهل تحب سنة الرافضة العبيديين أو سنة خير المرسلين؟ ولذا لا تجد للمولد النبوي ولا غيره ذكرًا في كلام الأئمة الأربعة، لأنه لم يكن معروفًا في زمانهم.

قال النبي على: «لا تجعلوا بيوتكم قبورًا ولا تجعلوا قبري عيدًا، وصلوا عليّ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم»(١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود بإسناد حسن (٢٠٤٢).

فإذا كان النبي على أن يجعل مكان قبره عيدًا يُجتمع فيه -كما يفعل الآن في موالد الحسين والبدوي والبرعي والعيدروس والشاذلي والشيخ عبد القادر الجيلاني . . . وغيرهم، وما يحصل فيها من الشرك والبدع والرقص واختلاط الجنسين والفساد الأخلاقي . . . إلى آخره -مما لم يعد يخفى على أحد-، فإنه إذا نهى عن إقامة عيد له فالنهى عن إقامة هذه الموالد للذين هم دونه من باب أولى.

ومن مفاسد المولد النبوي وغيره من الموالد أنها أعياد مبتدعة، فإن الإسلام لا يجيز غير عيدين: الفطر والأضحى. والموالد أعياد زمانية ومكانية.

وليس لأحد أن يخص زمانًا أو مكانًا فيجعله عيدًا، فإن ذلك لله تعالىٰ وحده وليس للخلق، قال تعالىٰ: ﴿وَرَبُّكَ يَعْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ [القَصَّيْنَ: ٦٨] فالله تعالىٰ هو الذي خلق الأزمنة والأمكنة وهو الذي يفضل ويختار بعضها علىٰ بعض.

ومن زعم أن الموالد بدعة حسنة فقد جانب الصواب وأتى بالعجب العجاب، فمن رأى ما يحصل فيها من المنكرات علم أنها ليست بدعة حسنة، بل سيئة، وباطل وزور وضلال.

وليس في الإسلام بدعة حسنة، بل كل بدعة ضلالة، فإن النبي على كان يقول على المنبر كل جمعة: «... وكل بدعة ضلالة . . . »(١) و(كل) من ألفاظ العموم، فتفيد أن أي بدعة فهي ضلالة.

فاحذر أخي المسلم من حضور الموالد فإنها منكر وزور وباطل.

وحب النبي عليه وحب الأولياء يكون باتباعهم في السنة والحذر من البدعة.

نسأل الله الهداية للجميع.







<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۸/۸۳۷).

\*\*

**\$** 

(10)

#### الرياء من الشرك

#### 🗐 الرياء:

هو أن يعمل العبد عملًا صالحًا ليراه الناس فيحمدوه عليه، مشتق من الرؤية، لأن المرائي يحب أن يراه الناس.

والرياء من خصال المنافقين، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخْكِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَلِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُخْكِعُونَ ٱللَّهَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [النِّلَيَّا إِذَا ؟١٤].

والواجب على العبد أن يقصد بعمله وجه الله تعالى والواجب على العبد أن يقصد بعمله وجه الله تعالى وإلا لم يقبل عمله ولو كان كثيرًا، قال تعالى: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُوا لَهُ الْكَانَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّدٍ أَحَدًا ﴾ [الكَهَنْ: ١١٠].

وعن أبي سعيد رضي عن النبي على قال: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟» قلنا: بلى، قال: «الشرك الخفي، أن يقوم الرجل يصلي فيزيّن صلاته لما يرىٰ من نظر رجل»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٤٢٠٤).

وإنما كان الرياء أخوف على الصالحين من المسيح الدجال لخفائه وقوة الداعى إليه، وعسر التخلص منه.

ولكون الشيطان لما عجز عن أن يترك الصالحون العمل أراد أن يفسده عليهم بالرياء.

وفي الحديث القدسي: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملًا أشرك معي فيه غيري تركته وشركه»(١).

وإذا دخل المسلم في العمل الصالح مخلصًا لله تعالى ثم طرأت عليه نية الرياء فإن دَفَعها وجاهد الشيطان فهو مأجور على المجاهدة والدفع.

وإن استرسل مع الرياء حبط العمل الذي قارنه الرياء، وأثم بسببه.

والمرائي ضعيف النفس، فكيف يرائي من لا يملك له ثوابًا ولا عقابًا!

والمرائي كالمسافر الذي يملأ جرابه رملًا، يثقله ولا ينفعه.

والمرائى ينكشف رياؤه للناس، كما قيل:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥/٤٦).



#### ثوب الرياء يشف عما تحته

#### فإذا اشتملت به فإنك عارى

والرياء شرك أصغر إذا كان يسيرًا، أما إذا كان كثيرًا فإن المرائي يتحول عمله لغير الله فيكون من الشرك الأكبر. نسأل الله العافية والسلامة.







24

(17)

#### نسبة النعم لغير الله من الشرك

لما كان الله تعالى هو المنعم على خلقه بجميع النعم الحسية والمعنوية، كما قال عن نفسه: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ [الْقَيْلُ: ٣٥]، وقال ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُ نِعَمَهُ ظُلِهِ رَقَ وَبَاطِنَةً ﴾ [الْقَيْلُ: ٣٠].

قال تعالىٰ: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ [الفَّالْ: ٢٨].

قال مجاهد كَلَّهُ: هو قول الرجل: هذا مالي ورثته عن آبائي.

أي إذا ذُكِّر بنعمة المال نسي المنعم بها وهو الله ونسبها لآبائه الذين ورث المال عنهم.

فسمى الله تعالى هذا إنكارًا للنعمة.

وقال عون بن عبد الله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا.

فنسبة النعمة لفلان ونسيان الله تعالى يعتبر إنكارًا وجحودًا لها.

وقال تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الْكَتْكَة: ٢٧].

قال ابن عباس رضي الله وقولهم: لولا كلبة هذا لأتانا اللصوص، ولولا البط في الدار لأتى اللصوص، وقول الرجل: لولا الله وفلان، لا تجعل فيها (فلان) هذا كله به شرك.

قال ابن عثيمين كَلَّهُ: «فلا تقل: لولا الله وفلان أنقذني لغرقت، فهذا حرام، ولا يجوز، لأنك جعلت السبب المخلوق مساويًا لخالق السبب، وهذا نوع من الشرك». اه.

فمساواة المخلوق بالخالق في نسبة النعم له من الشرك، كما قال ابن عباس رفيها، لكنه من الشرك الأصغر، وهو شرك الألفاظ.

ولو قال: لولا الله وحده لغرقت، فهذا أكمل، وإن قال: لولا الله ثم فلان لغرقت، فإن هذا جائز، لأن (ثم) تفيد الترتيب والتعقيب مع التراخي، فتثبت النعمة لله وتجعل المخلوق بعد الله تعالىٰ.

وخلاصة القول: إنه يجب التأدب مع الله في نسبة النعم إليه.

فإذا قيل لك: كيف نجحت في الاختبار؟ فقل: هذا من فضل الله على، ولا تقل بجهدي واجتهادي، وإن شئت فقل: هذا بفضل الله ثم باجتهادي.

وإذا شفيت من مرض فلا تقل: هذا بفضل الطبيب فلان، ولكن قل: هذا بفضل الله وحده، وإن شئت فقل: بفضل الله تعالىٰ ثم الطبيب.

وإذا أنقذك الله من حادث سيارة فلا تقل لأني كنت ماهرًا بالقيادة فتصرفت، ولكن قل: الفضل لله وحده.

فالأسباب والمسببات خلقها الله تعالى، فكل شيء بفضل الله تعالى وكرمه.







### =

**( W)** 

#### الحلف بغير الله من الشرك

### اعلم أخي المسلم:

أن تحقيق التوحيد لا يتم إلا بالاحتراز من الشرك قليله وكثيره، حتى في الألفاظ، وإن لم يقصد المتكلم بها معنى لا يجوز.

ومن ذلك: الحلف بغير الله تعالى.

فإن المقصود بالحلف: تأكيد المحلوف عليه بذكر معظّم بين الطرفين الحالف والمحلوف له، ولا أعظم من الله تعالىٰ.

قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الكَثَيَرُة: ٢٧].

قال ابن عباس رهو أن تقول: والله وحياتكِ يا فلانة، وحياتي»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٢٩).

أي أن الحلف بحياة المخلوق يعتبر من اتخاذ الأنداد مع الله.

قال النبي عليه: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك»(١).

وعن بريدة مرفوعًا: «من حلف بالأمانة فليس منا»(٢).

وعن عبد الله بن عمر أن رسول الله على أدرك عمر بن الخطاب وهو يسير في ركب يحلف بأبيه، فقال: «ألا إنَّ الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، من كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت»(٣).

وفي رواية قال عمر: فوالله ما حلفت بها منذ سمعت النبي عَيْكُ ذاكرًا ولا آثرًا.

قال ابن عبد البر عَلَيْهُ -وهو من كبار علماء المالكية-: «لا يجوز الحلف بغير الله بالإجماع».

وقال ابن مسعود رضي : «لأن أحلف بالله كاذبًا أحب إليّ من أن أحلف بغيره صادقًا» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وحسّنه (١٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٦٤٦)، ومسلم (٢١٦٤٦).

<sup>(</sup>**3**) المدونة (1/ **3**\0).

والسبب في ذلك أن الحلف بالله توحيد، ولو كان كاذبًا، والحلف بغيره شرك، ولو كان صادقًا.

فحسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق، وسيئة الكذب أسهل من سيئة الشرك.

وفي أثر ابن مسعود المتقدم دليل على أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر.

والحلف يكون بالله تعالىٰ بأدوات القسم المعروفة: الواو والباء والتاء.

والحلف بغير الله من غير تعظيم للمحلوف به بل شيء درج على لسان الإنسان كمن يحلف بالكعبة أو بأبيه أو شرفه أو أمانته أو (شواربه) شرك أصغر.

والحلف إذا اقترن به تعظيم المحلوف به كما يفعله عبّاد القبور إذا طلبت منه اليمين بالله أعطاك ما شئت صادقًا أو كاذبًا، فإذا طلبت منه اليمين بالشيخ أو تربته أو حياته لم يحلف إن كان كاذبًا، فهذا شرك أكبر بلا ريب، لأن المحلوف به عنده أخوف وأجل وأعظم من الله.

ومن الحلف بغير الله: الحلف بالنبي عليه كأن يقول: والنبي أنى ما فعلت كذا.

وكذلك الحلف بحياة النبي عَلَيْ ، كأن يقول: وحياة النبي . . . وكل هذا محرم لا يجوز، بل هو من الشرك.

ومنه الحلف بحياة الشخص، كأن يقول: وحياتي ما فعلت كذا.

أو الحلف بشرف الأم، كأن يقول: وشرف أمي. ومنه الحلف بالكعبة، كأن يقول: والكعبة كذا وكذا. والواجب أن يقول: ورب الكعبة.

ومنه الحلف برأسه، كأن يقول: وراسي ما حصل كذا. فليحذر الموحّد من الشرك قليله وكثيره.







**\$** 

(M)

### حكم التشاؤم في الإسلام

لما كان التشاؤم من عقائد أهل الشرك كما ذكر الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَاذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةُ يَطَيِّرُهُمْ عِندَ اللهِ وَلَن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَيِّرُهُمْ عِندَ اللهِ وَلَكِنَ أَكَ أَلا إِنَّمَا طَآبِرُهُمْ عِندَ اللهِ وَلَكِنَ أَكَ تُرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ [الإَيْرَافِ: ١٣١].

نهى الله تعالى عنه، وبين رسوله على أنه باب من أبواب الشرك فقال: «الطيرة شرك، الطيرة شرك»(١).

والطيرة تشاؤم ببعض الطيور، وغلب ذلك المسمىٰ علىٰ التشاؤم؛ لأن غالب تشاؤم العرب ببعض الطيور كالبومة والغراب.

وكان من جهل العرب أنهم إذا أرادوا عملًا مهمًّا كغزو ونحوه ذهبوا إلى مجامع الطير فاستثاروها، فإن طارت يمنة تيمنوا بها، وإن طارت يسرة تشاءموا بها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود (٣٩١٠) والترمذي وصححه (١٦١٤).

فجاء الإسلام فأبطل هذا، وأخبر النبي الله أنه شيء نفسي لا حقيقة له في الواقع، كما في حديث معاوية بن الحكم قال: ومنا رجال يتطيرون؟ قال الله «ذاك شيء يجدونه في صدورهم فلا يصدنهم»(١).

وقد نفى النبي على الطيرة فقال: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر»(٢).

وكل ما يتشاءم به الناس فهو من مخلوقات الله تعالىٰ لا تأتي بالخير ولا بالشر، وليس لها سعد ولا نحس.

فمن الناس من يتشاءم ببعض الطيور كالبوم والغراب، فإذا وقع علىٰ بيته قال: نعىٰ إلىّ نفسى.

ومنهم من يتشاءم ببعض الأزمنة كصفر، وشوّال في عقد النكاح، ويوم الأربعاء من الأسبوع.

ومنهم من يتشاءم ببعض الأرقام، كرقم تسعة عشر، أو عشرة عند الرافضة.

ومنهم من يتشاءم بالأعور والأعرج من الناس، وغيرهم من ذوي العاهات.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۳۳/۵۳۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٠٧)، ومسلم (٢٢٢٠).

إلىٰ غير ذلكم مما يختلف باختلاف الأزمان والمجتمعات.

فمن توكل على الله وتذكر أن الخير ودفع الشر بيده تعالى قطع هاجس الطيرة من قلبه من قبل استقرارها.

ومن استرسل معها واعتنى بها كانت إليه أسرع من السيل إلى منحدره، وتفتحت له أبواب الوساوس فيما يسمعه ويراه ويعطاه.

والطيرة سوء ظن بالله وتوقّع للبلاء.

ولهذا أرشد النبي عليه إلى الفأل في مقابل الطيرة فقال: «لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل» قالوا وما الفأل؟ قال: «الكلمة الطيبة»(١).

قال العلماء: وإنما كان على يعجبه الفأل، لأن التشاؤم سوء ظن بالله بغير سبب محقق، والتفاؤل حسن ظن به.

وعن أنس: «أن النبي على كان إذا خرج لحاجته يحب أن يسمع يا راشد يا نجيح»(٢)، فهذا من الفأل الذي يحب الإنسان أن يسمعه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٧٦) ومسلم (٢٢٢٤/ ١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٦١٦)، وقال: «حديث حسن صحيح غريب».

وإذا وجد الإنسان في نفسه ما يكره من الطيرة فليقل: (اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك) كما جاء ذلك عن النبي صلىٰ الله عليه وسلّم<sup>(۱)</sup>.

ولأحمد من حديث ابن عمرو: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك»، قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: «أن تقول: اللهم لا خير إلا خيرك ولا طير إلا طيرك ولا إله غيرك»(٢).







<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٩١٩)، وصححه النووي في رياض الصالحين (1777)

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۷۰٤٥).



#### **\***

(19)

#### حكم الاستهزاء بالدين أو السنّة

لا ريب أنه لا يجتمع الإيمان بالله ورسوله ودينه مع الاستهزاء بدينه وشريعته وسنة رسوله عليه الله المناه المن

وقد نهى الله تعالى عن الاستهزاء بدينه فقال: ﴿وَلَا اللَّهِ مُزُوّا ﴾ [النَّكَرَّ: ٢٣١].

ولهذا حكم الله على المستهزئين بمحمد وأصحابه بقوله: ﴿قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَكِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ لَا تَعْلَذِرُوا قَدْ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ لَا تَعْلَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُو ﴾ [التَّنْتِ: ٢٥-٢٦].

وذلك أن بعض المنافقين في غزوة تبوك اجتمعوا يتحدثون ويقولون: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونًا ولا أكذب ألسنًا ولا أجبن عند اللقاء، يعنون رسول الله وأصحابه القراء، فأنزل الله هذه الآية ﴿قُلُ أَبِاللّهِ . . . ﴾(١).

والاستهزاء بالله أو دينه يستوي فيه الجاد والهازل، لأن المستهزئين كانوا يعتذرون ويقولون: ﴿إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في تفسيره (١١/ ٥٤٣).

وَنَلْعَبُ ﴾ [التَّوَيُّيَ: ٦٥] أي غير جادين، ومع ذلك لم يعذرهم الله تعالىٰ.

ومن الاستهزاء: أن يدعي أحدهم أن الشريعة الإسلامية غير صالحة للتطبيق في هذا العصر، وفي هذا ازدراء واحتقار لشرع الله تعالىٰ في قلب هذا المتكلِّم.

ومن الاستهزاء بالدين: الاستهزاء بسنة النبي على في إعفاء اللحي، أو اعتبارها معيقة عن العمل والإنتاج.

ومن الاستهزاء بالدين: الاستهزاء بسنة النبي على في تقصير الثياب أعلى من الكعبين واعتبار ذلك من التزمّت والتشدّد ونحو ذلك.

ومن الاستهزاء بالدين: الاستهزاء بحجاب المرأة المسلمة، وادعاء أنه تقييد لحريتها وعائق لها عن العمل والإنتاج، أو أنه رجعية وتخلف، ونحو هذه العبارات الكاذبة الآثمة.

ومن الاستهزاء بالدين: الاستهزاء بالعلماء وقضاة الشرع والمصلحين لتحقيرهم برسوم كاريكاتورية تظهرهم بصور مضحكة بشعة.

والاستهزاء بالأنبياء والمصلحين هي طريقة أعداء الرسل

منذ القدم، قال تعالى: ﴿وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱللَّذِينَ مِرْسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ [الاَبْنِكَاةِ: ٤١].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ﴿ لَيْ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَنَغَامَنُونَ ﴾ [المُطَفِّفِينًا: ٢٩، ٣٠].

وإذا حقت الحقائق ودخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار تبين الخاسر من الرابح، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ جَزَآ وُهُمُ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَٱتَّخَذُوٓاْ ءَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴾ [الكَهْفِيَّ: ١٠٦].

وعلىٰ المسلم الذي يخاف علىٰ إيمانه ألا يجلس مع المستهزئين ولا يخالطهم، لأن الراضي كالفاعل، قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضٌ عَنْهُم مَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْمِهِ ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱللَّهُمُ مَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْمِهِ ﴾ [الانتظان ٦٨].



# ( Y· )

#### ما جاء في كثرة الحلف

لما كان المقصود بالحلف تأكيد المحلوف عليه بذكر معظم وهو الله تعالى، فقد نهى الله تعالىٰ عن كثرة الحلف به إبقاءً لعظمته تعالىٰ في القلوب.

قال تعالى: ﴿وَاتَّفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ ﴾ [النَّائِينَة: ٨٩] قال ابن عباس ﴿ اللَّائِينَةِ: ٨٩ عَالَمُ اللَّهُ اللَّائِينَةِ: ٨٩] قال ابن عباس ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّائِينَةِ: ٨٩ عَالَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللّاللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ

ويلزم من كثرة الحلف كثرة الحنث، مع ما يدل عليه من الاستخفاف وعدم تعظيم الله تعالىٰ.

وعن أبي هريرة ولله عليه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «الحلف منفقة للسلعة ممحقة للكسب»(۱)، والمعنى أن الحلف الكاذب ينفِّق السلعة ويروجها، ولكنه يكون سببًا في محق بركة الكسب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٨١)، ومسلم (١٦٠٦/١٣١).



وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه»(١).

فهذا الوعيد الشديد في حق هؤلاء ومنهم من جعل الحلف بالله ملازمًا له وغالبًا على حاله في بيعه وشراءه، فكلما أراد أن يبيع حلف، وإذا أراد أن يبيع حلف، وهذا يدل على ضعف توحيد هذا العبد، وما يقوم بالقلب يظهر على اللسان.

وقال إبراهيم النخعي: كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار (٢).

أي كان السلف يربون أطفالهم على ترك الشهادة وعدم إعطاء العهد، والعهد في معنى اليمين، وهم صغار، حتى ينمو في قلوبهم تعظيم الله تعالى وعدم التساهل بالحلف به.

ومن هذا الباب كثرة الحلف بالطلاق كلما أراد شيئًا، وهذا فيه استخفاف بحدود الله وآياته.

قال الله تعالىٰ بعد ذكر الطلاق: ﴿وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ ٱللَّهِ هُزُوّا ﴾ [الْبَتَكَة: ٢٣١].

وآيات الله هي أوامره ونواهيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الكبير (٦/ ٢٤٦)، قال المنذري في الترغيب والترهيب (٢/ ٣٦٧): «رواته محتج بهم في الصحيح».

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣٦٥١).

24

( 11 )

#### حكم التنجيم في الإسلام

#### 🗐 التنجيم:

هو علم النجوم، ومعناه: الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية.

#### وعلم التنجيم على ثلاثة أقسام:

الثاني: الاستدلال على الحوادث الأرضية بمسير الكواكب واجتماعها وافتراقها ونحو ذلك، ويقولون إن ذلك بتقدير الله ومشيئته، ولا ريب في تحريم ذلك، لأن الله تعالى لم يجعل هذه المخلوقات سببًا في ذلك.

الثالث: تعلم منازل الشمس والقمر للاستدلال بذلك على القبلة وأوقات الصلاة والفصول ونحو ذلك.

وهذا القسم كرهه بعض العلماء خشية من التمادي في هذه العلوم، ورخص فيه غيرهم كأحمد وإسحاق.

قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجومًا للشياطين، وعلامات يُهتدى بها، فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به (١).

قال الله تعالىٰ: ﴿وَلَقَدُ زَيَّنَّا ٱلسَّمَآةِ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيكِطِينَ ﴾ [الماليّ: ٥].

وقال تعالى : ﴿ وَعَلَامَاتِّ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النَّالِيُّ : ١٦].

#### ومن التنجيم المحرم:

تعلم الأبراج وادعاء معرفة الحظ والطالع، وما يقع في الأبراج، وهو منكر شائع.

والغيب لا يعلمه إلا الله.

قال تعالىٰ: ﴿قُل لَا يَعَامُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيَّبَ إِلَا السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيَّبَ إِلَا النَّهُ ﴾ [النَّهُ إِلَا: ٦٥].

وقال تعالى: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ٱحَدًا ﴿ اللَّهِ مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُۥ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا﴾ إلّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُۥ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا﴾ [النّي: ٢٦، ٢٦] أي فإنه يطلع رسله علىٰ بعض الغيب كما أطلع

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، باب في النجوم (١٠٧/٤).

رسوله على القرآن وما فيه من المغيبات، وإذا أراد إنزال الوحي عليه جعل معه ملائكة حفظة يرصدونه من الشياطين.

ومن التنجيم المحرم: قراءة الكف والفنجان والخط في الرمل.

وكل هذا من ادعاء علم الغيب وفاعله يتعامل مع الشياطين.

فيحرم على المسلم سؤالهم، بل ومجرد الذهاب إليهم ولو بدون تصديق.

فعلم التنجيم والسحر بينهما ارتباط من ناحية ادعاء علم الغيب والتعامل مع الشياطين في كلِّ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۹۰۵)، قال النووي في رياض الصالحين (۱٦٧١): «بإسناد صحيح».



### \*\*

#### **\$**

( 77 )

#### التشبُّه بالكفار، حكمه وأنواعه

#### 🗐 التشبه معناه:

أن يفعل المتشبّه ما يختص به المتشبّه به من عقائد أو أعمال أو أزياء ونحو ذلك.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَلَيْعَ مِلَّتُهُمُ قُلُ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ وَلَيِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [النَّنَ ثَيْز: ١٢٠].

قال ابن كثير كُلُهُ: «فيه تهديد ووعيد للأمة عن اتباع طرائق اليهود والنصارى بعدما علموا من القرآن والسنة، عياذًا بالله من ذلك»(١).

وقال تعالىٰ: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ وَأُولَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الْغَنْرَانَ: ١٠٥].

والمقصود بهم اليهود والنصارى، نهينا أن نكون مثلهم.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/ ٥٩٠).

وعن عبد الله بن عمر رضي قال: قال رسول الله علي: «من تشبّه بقوم فهو منهم»(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كله: «وهذا الحديث أقل أحواله أن يقتضي تحريم التشبه بهم» (٢).

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله على قال: «ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا النصارى، فإن تسليم اليهود الإشارة بالأصابع وتسليم النصارى الإشارة بالأكف»(٣).

والأدلة في ذلك كثير، حتى قال ابن القيم كلله: «وعلى هذا الأصل أكثر من مئة دليل»(٤).

#### ضابط التشبه:

قال الشيخ ابن عثيمين كَلَّهُ: «مقياس التشبه أن يفعل المتشبّه ما يختص به المتشبّه به، فالتشبّه بالكفار أن يفعل المسلم شيئًا من خصائصهم، أما ما انتشر بين المسلمين وصار لا يتميز به الكفار فإنه لا يكون تشبهًا»(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٠٣١)، قال ابن حجر: «بسند حسن».

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٦٩٥).

<sup>(</sup>٤) أحكم أهل الذمة (٢/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٥) مجموع فتاویٰ ورسائل ابن عثیمین (٣/ ٤٧).

#### أحوال التشبه بالكفار:

الأول: في الأمور الدينية كالعقائد والعبادات ومنها الأعياد فهذا منهى عنه مطلقًا.

الثاني: التشبه بهم في الأمور العادية كالأزياء والملابس ونحوها، فإن كان مما اختصوا به ولا يفعله المسلمون فالتشبه بهم محرّم، وإن كانوا لا يختصون به فليس من التشبه المحرّم.

الثالث: في الأمور الدنيوية كالتنظيم الإداري والخطط العسكرية والأنظمة التي لا تتنافى مع الشريعة الإسلامية فهذا ليس من المنهي عنه.

#### من مفاسد التشبه بالكفار:

أن التشبه بهم في الظاهر يورث التشبه الباطن في المعتقد والخلق.

قال ابن مسعود وللهيئة: «لا يشبه الزي الزي حتى تشبه القلوب القلوب»(١).

٢. أن التشبه بهم منبعث من ضعف شخصي وهزيمة نفسية وإعجاب بما هم عليه، ولهذا أرشد الله إلى الاقتداء

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنّف (٣٧٢٦٨)، وهنّاد في الزهد (٢/٤٣٨).

بالرسل عليهم الصلاة والسلام لما منحهم الله من الصفات التي تؤهلهم للاقتداء، قال ابن خلدون: «ولذلك ترى ا المغلوب يتشبه أبدًا بالغالب في ملبسه ومركبه وسلاحه»(١).

٣. أن التشبه بالكفار مرحلة نحو إلغاء الهوية الإسلامية والذوبان في العالم، نسأل الله العافية.

٤. أن التشبه بهم في شعائر دينهم يعتبر موافقة لهم في دينهم الباطل.









### \*\*

#### 24

( 77 )

#### زيارة القبور، حكمها وأنواعها

قال على الله على الله القبور فزوروها فإنها تذكر الآخرة (١٠).

#### زيارة القبور ثلاثة أنواع:

الأول: زيارة مشروعة لتذكر الآخرة والدعاء للموتى.

الثاني: زيارة شركية لدعاء الأموات والاستغاثة بهم والاستمداد من أرواحهم، أو الذبح لهم أو النذر لهم أو الطواف بقبورهم، وهذا النوع شرك أكبر، نسأل الله السلامة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٣٠٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٧٥/ ١٠٤).

الثالث: زيارة القبور للقراءة عندها أو الصلاة عندها أو للذبح لله عندها، أو لقراءة الفاتحة على روح الميت، فهذا بدعة محرمة ومن وسائل الشرك.

ويلحق بهذا النوع شد الرحال لزيارة القبور فهذا منهي عنه، ومعنى شد الرحال أي السفر لقصد زيارة قبر معين، سواءً قبر النبي عليه أو قبر غيره من آل البيت والأولياء والصالحين.

لقول النبي على: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام والمسجد الأقصى ومسجدي هذا»(١).

وإذا أراد زيارة قبر النبي عَلَيْ فإنه يكون تبعًا لزيارة المسجد النبوي، فلا يسافر قصدًا لزيارة قبر النبي عَلَيْ، ولكن تكون زيارته تبعًا لزيارة المسجد النبوي.

فإذا صلى في المسجد ذهب للسلام على النبي علي النبي علي النبي علي المسجد وصاحبيه.

ولا يستحب تكرار زيارة قبر النبي على، لقوله على: «لا تجعلوا بيوتكم قبورا، ولا تجعلوا قبري عيدًا، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغنى حيث كنتم»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٩٥)، ومسلم (١٤١٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۰٤۲).

ومعنى الحديث أنه لا يلزم كلما أراد الإنسان أن يصلى علىٰ النبي عَلَيْ أَن يذهب لقبره ليصلي عليه عن قرب، فإن صلاة العبد تبلغ الرسول عليه أينما كان المصلى عليه.

• وللاستزادة من هذا الموضوع يراجع كتاب: زيارة القبور والاستنجاد بالمقبور، لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلُّهُ.







( 37 )

#### التبرك

التبرك هو: طلب البركة.

والبركة معناها: لزوم الخير وثباته ونماؤه في الشيء.

والبركة من الله، يضعها في بعض مخلوقاته.

#### ولهذا في القرآن الكريم:

﴿ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المُؤَمَّنُكَ: ١٤].

﴿ لَبُرَكَ أَسُمُ رَبِّكَ ﴾ [التَّحْنَ : ٧٨].

﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ ﴾ [الفُرْقَالِنَا: ١].

﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ ﴾ [المُلكِ: ١].

والبركة تطلب من الله.

وقد جعل الله في بعض مخلوقاته بركة كماء زمزم، وجعل البيت الحرام مكانًا مباركًا . . . إلخ.

والتبرك بعضه مشروع وبعضه ممنوع.



أما الآن فلا يصح لرسول الله ﷺ أثر يتبرك به إطلاقًا.

#### وهل يتبرك بآل البيت والصالحين قياسًا على النبي عَلَيْهِ؟

لا يجوز التبرك بأحد غير النبي عَلَيْ ، ولا يقاس به أحد.

فإن قيل: لماذا؟ فالجواب: لم يكن الصحابة يتبركون بأبي بكر ولا عمر ولا آل بيت النبي على، ولا يخفى أن أبا بكر وعمر في خير الأمة بعدها نبي على.

ومن أعظم ما يتبرك به: القرآن كلام الله على قال تعالى: ﴿ كِنْنُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ ﴾ [مِثْرَةٌ ضِنَ : ٢٩] وقال على في سورة البقرة: «وأخذها بركة» (١) فقراءة القرآن تجلب البركة في البيت، والرزق، والمال، والوقت.

ومن التبرك المشروع شرب ماء زمزم لأجل البركة، قال عنها: «إنها مباركة»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۳۲).

#### ومن التبرك الممنوع:

التبرك بالأحجار والأشجار كفعل أهل الجاهلية، قال تعالى البيان والأشجار كفعل أهل الجاهلية، قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّكَ وَالْعُزَّى اللَّهِ وَمَنَوْهَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَى . . ﴾ [الجَيْنُ: ١٩-٢٠] الآيات، وكانوا يتبركون بها يرجون منها النفع أو دفع الضر.

ومنه التبرك بقبور الأنبياء والصالحين، وما يسمى بالعتبات المقدسة، وتقبيل شبابيك القبور، ومواضع جلوس وصلاة الصالحين التي يسمونها المقامات، وكذا التبرك بتراب القبر، أو ما يسمى تربة كربلاء، ومنه التبرك بهواء قبر فلان من الصالحين، ومنه ما يسمى بالاستمداد من أرواح الصالحين، والتبرك بريق الصالحين كما يفعله الصوفية مع مشايخهم، وكل هذا من التبرك الممنوع وهو محرم، ومنه ما هو شرك.



لموسى : ﴿ أَجْعَل لَّنَا إِلَاهَا كُمَا لَمُمْ ءَالِهَا ۚ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ [الْغَافِ: ١٣٨] لتركبن سنن من كان قبلكم»(١).

فاعتبر النبي عليه طلبهم التبرك بالسدرة اتخاذًا لها آلهة، لأن الإله هو المقصود لطلب النفع أو دفع الضر، وذلك لا يملكه الا الله على.







<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي وصححه (۲۱۸۰).

24

( 70 )

#### من الشرك بالله النذر لغير الله

النذر هو أن يُلزم الإنسان نفسه قربة لم تلزمه شرعًا.

وابتداؤه مكروه، لقول النبي عَلَيْه: «لا تنذروا فإن النذر لا يأتي بخير، وإنما يستخرج به من البخيل»(١).

ومن نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه.

والوفاء بالنذر عبادة لله، قال تعالى في وصف عباد الله: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُۥ مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإسَنْكِ: ٧].

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَكْدٍ فَاللَّهُ مَّن نَكْدٍ فَإِنَ ٱللَّهُ مَا لَكُونِ اللَّكَانِ ٢٧٠].

وإذا كان عبادة فصرفه لغير الله تعالىٰ شرك.

والنذر لغير الله معصية باتفاق العلماء، ولا يجوز الوفاء

به .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٤٠).

فلو نذر فقال: إن شفى الله مريضي فعليّ أن أذبح للشيخ عبد القادر شاة، بقصد التقرب إليه، واتخاذه واسطة وشفيعًا إلى الله، فهذا النذر باطل ومحرم، ولا يجوز الوفاء به.

ومثله النذور التي تذبح للحسين وآل البيت في عاشوراء، والأطعمة التي تصنع في ذلك اليوم، أو فيما يسمىٰ الأربعينية، ويعتقدون أن فيها شفاء وبركة . . . فكل هذا نذر لغير الله، ولا يجوز الوفاء به.

ومثله النذر للأولياء، كأن يذهب لقبر الولي ويقول: يا سيدي إن عوفي مريضي أو نجح ابني فلك من الذهب كذا وكذا، فكله من الشرك، وفيه شبه بفعل أهل الجاهلية عند الأشجار والأحجار.

وكل هذا -نسأل الله العافية- على اعتقاد منهم أن الميت يعلم ما يُنذر له، أو يتصرف في الأمور دون الله تعالى، وهذا شرك في الربوبية والإلهية.

فاعتقاد أنه يتصرف ويعلم، شرك في الربوبية، والنذر له شرك في الألوهية.

نسأل الله الهداية للجميع.

#### 24

#### ( 77 )

#### وجوب الإيمان بالقَدَر خيره وشره (١)

#### 🗐 القَدَر:

هو تقدير الله للكائنات حسبما سبق به علمه واقتضته حكمته.

#### وهو مراتب أربع:

الأولى: العلم، فنؤمن أن الله تعالى بكل شيء عليم، علم ما كان وما يكون، وما لم يكن، لو كان كيف يكون.

الثانية: الكتابة، فنؤمن أن الله تعالى كتب في اللوح المحفوظ ما هو كائن إلى يوم القيامة.

قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلأَرْضِّ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [الذج: ٧٠].

الثالثة: المشيئة، فنؤمن أن الله تعالىٰ قد شاء كل ما في السماوات والأرض، لا يكون شيء إلا بمشيئته، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن.

الرابعة: الخلق، فنؤمن أن الله تعالىٰ خالق كل شيء، كما قال سبحانه: ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ ۚ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الْؤَكِرْ: ٦٢].

وهذه المراتب شاملة لما يكون من الله تعالى ولما يكون من العباد.







**\$** 

( 77 )

#### وجوب الإيمان بالقدر خيره وشره (٢)

ونؤمن بأن كل ما يقوم به العباد من أقوال أو أفعال أو تروك فهي معلومة عند الله، مكتوبة عنده، والله قد شاءها وخلقها.

قال تعالىٰ: ﴿لِمَن شَآءً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ ثَنَ وَمَا نَشَآءُونَ إِلَا اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [التَّكَوْنِ: ٢٨-٢٩].

وقال تعالىٰ: ﴿وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقۡتَــَـٰتُلُواْ وَلَكِمِنَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [الْكَثَرُة: ٢٥٣].

وقال تعالىٰ: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الصَّاقَائِيَّ: ٩٦].

ومع ذلك نؤمن أن الله جعل للعبد قدرة واختيارًا بهما يكون فعله.

قال تعالىٰ: ﴿فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ [النَّكَثَغ: ٢٢٣].

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ، عُدَّةً ﴾ [التَّوْبِيَ: ٤٦].

وقال تعالىٰ: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُورَ أَن يَنْقَدَّمَ أَوْ يَنْأَخَّرَ ﴾ [المُنَاثِر: ٣٧].

والله تعالىٰ وجه الأوامر والنواهي إلىٰ العبد، وهذا يدل علىٰ أن له قدرة واختبارًا ومشبئة.

ومدح ربنا المحسن على إحسانه، وذم المسيء على ا إساءته، ولولا أن الفعل يقع بإرادة العبد واختياره -لا جبرًا-لكان مدح المحسن عبثًا وعقوبة المسيء ظلمًا، والله تعالى منزه عن العبث والظلم.

فلا تعارض بحمد الله بين ما قدره الله وخلقه، وبين فعل العبد ومشيئته.

وللدرس بقية، وبالله التوفيق.







( 71 )

#### وجوب الإيمان بالقدر خيره وشره (٣)

إكمالًا لما ذكرناه في الدرس السابق نقول:

القَدَر سر الله في خلقه، لم يطلع عليه ملكًا مقربًا ولا نبيًّا مرسلًا.

والشرع معلوم لكل أحد، ميسر في القرآن والسنة.

فلهذا لا يجوز أن يحتج العاصي بالقضاء والقدر على كفره ومعصيته.

لأن العاصي يقدم على المعصية باختياره من غير أن يعلم أن الله قدرها عليه.

إذ لا يعلم أحد قدر الله تعالى إلا بعد وقوع مقدوره ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ﴾ [الثَّنَبُالِيَّ: ٣٤].

ومن احتج بالقدر على الكفر أو المعصية، يقال له: أنت تعلم أن الله حرم الكفر والمعاصي بما علمت من الكتاب والسنة، ولكنك لا تعلم أن المعصية قدرت عليك قبل أن تعملها، فلماذا لا تعمل الطاعة وتحتج بالقدر؟

مما يدل علىٰ أن المحتج بالقدر متبع لهواه.

#### ونقول للعاصي المحتج بالقدر على معصيته:

لو أن شخصًا ضربك وأخذ مالك وذهب، فهل ستتركه وتقول هذا مقدر عليّ وهل ستقبل حجته لو قال لك: ضربتك وأخذت مالك بقدر الله؟ أم أنك ستغضب وتسعىٰ للانتقام منه واسترجاع مالك؟ لا شك أن الإنسان سيسعىٰ بجهده للانتقام ممن اعتدىٰ عليه، ولن يقبل حجة هذا المعتدي بالقدر.

فكيف إذن يحتج العاصي بالقدر على معصيته لله ولا يسعى لعلاج مرض قلبه؟!

ونقول للعاصي المحتج بالقدر على معصيته: لو كنت تريد السفر لبلد ما وكان لها طريقان، وأخبرك الصادق أن أحدهما مخوف صعب، والثاني آمن سهل، فإنك ستسلك الثاني، ولا يمكن أن تسلك الأول وتقول إنه مقدر علي، ولو فعلت ذلك لاعتبرك الناس مجنونًا.

والاحتجاج بالقدر على الشرك -هروبًا من المسؤولية وردًّا لدعوة الرسل- هي طريقة المشركين، قال الله عنهم: ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُنَا وَلاَ اللهُ عَنْهَ وَلاَ اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عِنْ قَرْمُنَا مِن شَيْعٍ كَذَابُ ٱلّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ ال

قُلُ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَناَّ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعَظ: ١٤٨].

فأخبر الله أنه لا حجة لهم في احتجاجهم بالقضاء والقدر على شركهم، وأنه ليس لديهم إلا الخرص والظن.







( 49 )

#### من الشرك بالله الذبح لغير الله

الذبح من العبادات المحبوبة لله تعالىٰ.

قال تعالىٰ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأُغُـرُ ﴾ [الكِنْيَز: ٢].

والمقصود بالذبح أن يجود الذابح بما يملك لله تعالىٰ، فيريق هذا الدم يتقرب به إلىٰ الله تعالىٰ.

قال الله تعالى: ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَاكِن يَنَالُهُ النَّقَوَىٰ مِنكُمُ ۗ [لِلاّح: ٣٧].

فالله تعالىٰ غنيٌّ عن ذبحنا، ونحن المحتاجون لثواب الله تعالىٰ.

والتقرُّب إلىٰ الله تعالىٰ بالذبح يكون بالهدي والأضحية والعقيقة والنذر.

ولعلم النبي علي الله بفضل الذبح أهدى في حجته مائة ناقة، نحر بيده منها ثلاثًا وستين.

وإذا كان الذبح بهذه المثابة والفضل، فإن صرفه لغير الله شرك، كالصلاة والدعاء لغير الله سواءً بسواء.

ولهذا قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِي ﴾ أي: ذب حري ﴿وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ بِلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اَلَّهَ لَا شَرِيكَ لَلْهُ ﴾ [النَّخَطُ: ١٦٣].

فكما أنه لا شريك لله في الصلاة فكذلك لا شريك له في الذبح.

وقال عَيْنَ: «لعن الله من ذبح لغير الله»(١) فمن ذبح لغير الله عرَّض نفسه للعنة الله والعياذ بالله.

#### ومن صور الذبح لغير الله:

1) الذبح للأولياء في موالدهم -ولو ذكر اسم الله عليها - فإن قصد القلب التوجه للأموات، فصار بذلك ذبحًا لغير الله، والتسمية لا تجعلها حلالًا.

٢) ومن باب أولىٰ إذا ذُكر عليها غير اسم الله، كما لو
قيل عند ذبحها: باسم الصليب أو باسم المسيح.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَاۤ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِۦۗ﴾ [الخيّل: ١١٥].

٣) ومن صور الذبح لغير الله، نذر الذبائح لآل البيت كنذور الشيعة للعبّاس والحسين والرضا وغيرهم من آل البيت،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٧٨).

وكل نذر لغير الله فهو حرام وشرك، وإذا كان ذبحًا فهو أشد إثمًا.

٤) ومن صور الذبح لغير الله، الذبح عند طلعة السلطان.

قال النووي كَلَّهُ: «وذكر الشيخ إبراهيم المرّوذِي من أصحابنا: أن ما يذبح عند استقبال السلطان تقربًا إليه أفتى أهل بخارىٰ بتحريمه؛ لأنه مما أهل به لغير الله تعالىٰ»(١).

ومن صور الذبح لغير الله، الذبح للجن عند عتبات البيت الجديد، تعوذًا بذلك منهم.

7) ومن صور الذبح لغير الله، الذبح كرامة للعائد من مرض ونحوه، بأن يذبح له عند مروره بسيارته أو عند باب بيته، مع علم الذابح أنه لن يأكل منها شيئًا، فصار المقصود من هذا الذبح إراقة الدم له والعياذ بالله، وهذا هو الذبح الذي لا يجوز أن يكون إلا لله، لأن المقصود من الذبح لله إراقة الدم له تعالىٰ فإنه غنى عن اللحم والدم كما تقدم.

أما إقامة مناسبة لمن تعافى من مرض أو رجع من سفر، وذُبح له من بهيمة الأنعام لإطعام الحاضرين فهذا لا بأس به.

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم (۱۱/ ۳٤۲).

٧) ومن صور الذبح لغير الله، الذبح للجن بأمر من الساحر أو الكاهن لفك السحر أو للبحث عن الضالة ونحو ذلك، وهذا كله من الشرك بالله، نعوذ بالله من ذلك.

 ٨) ومن صور الذبح المحرم الذبح في أعياد المشركين المكانية، سدًّا لذريعة إحياء أعياد المشركين المكانية أو التشبه بهم.

وكل ما ذبح لغير الله فإنه حرام أكله.







24

( ٣٠ )

#### محمد ﷺ خاتم النبيين

#### 🗐 اعلم أخي المسلم:

أن من الإيمان برسالة محمد على الإيمان بأنه خاتم النبيين ليس بعده نبي.

قال الله تعالىٰ: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنِّبيِّتَ ۗ [الأَخْتَانِي: ٤٠].

وقال النبي ﷺ: «... وأنا العاقب الذي ليس بعده نبي»(١).

وقال عَلَيْ : «وإنه سيكون في أمتي كذَّابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبين، لا نبي بعدي»(٢).

وقال على: «فضلت على الأنبياء بست: ... وختم بي النبيون» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۳۵٤/۱۲٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۲۳۹۰)، وأبو داود (۲۲۵۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٥٢٣/٥).

فهذه الأدلة وغيرها تدل على أنه ﷺ خاتم النبيين، وأنه لا نبى بعده.

فمن اعتقد أن نبيًّا يبعث بعد محمد ﷺ فهو كافر ولا يصح إيمانه.

ومن ادعى النبوة بعد محمد على فهو كافر، كمسيلمة الكذاب والأسود العنسي وميرزا غلام أحمد القادياني الذي ادعى النبوة.

وفرقة القاديانية الذين تبعوه فرقة كافرة، خارجة عن الإسلام والمسلمين، كما أجمع على ذلك أهل العلم في العصر الحاضر.

وفي الحديث المتقدم: «وإنه سيكون في أمتي كذّابون ثلاثون . . . » الحديث.

المقصود -والله أعلم- من لهم شوكة وجيش، وإلا من ادعى النبوة أكثر من ذلك.

وبهذا الدرس تنتهي هذه الدروس نسأل الله تعالى أن يعلمنا ما ينفعنا، وأن يزيدنا علمًا وعملًا وتوفيقًا، آمين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



**\$** 







#### فهرس المحتويات

| الصفحة                         | الموضوع                                     |
|--------------------------------|---------------------------------------------|
| 0                              | مقدمة                                       |
| V                              | (۱) تمهید                                   |
| ٩                              | ( ۲ ) التوكّل علىٰ الله                     |
| ١٢                             | ( ٣ ) من الإيمان بالله الصبر علىٰ أقدار الل |
| ١٦                             | <ul><li>( ٤ ) الحب في الإسلام</li></ul>     |
| ۲۰                             | ( ٥ ) الخوف في الإسلام                      |
|                                | (٦) حكم السحر في الإسلام                    |
|                                | ( ٧ ) النُّشرَة، وحكمها                     |
| ٣٢                             | ( ٨ ) الشفاعة                               |
| ورة لرفع المرض أو دفع العين ٣٦ | ( ٩ ) من الشرك لبس الحلقة والخيط والأس      |
|                                | ( ١٠ ) تعليق التمائم والحروز                |
| ٤٢                             | ( ١١ ) الاستعاذة بغيّر الله                 |
| ٤٦                             | ( ١٢ ) من الشرك دعاء غير الله               |
| o •                            | ( ۱۳ ) اتخاذ القبور مساجد                   |
| ٥٤                             | ( ١٤ ) الموالد في الإسلام                   |
| ٥٨                             | ( ١٥ ) الرياء من الشرك                      |
|                                | ( ١٦ ) نسبة النعم لغير الله من الشرك        |
| ٦٤                             | ( ۱۷ ) الحلف بغير الله من الشرك             |

| الصفحة | الموضوع                                 |
|--------|-----------------------------------------|
| ٦٨     | ( ١٨ ) حكم التشاؤم في الإسلام           |
| ٧٢     | ( ١٩ ) حكم الاستهزاء بالدين أو السنّة . |
| ٧٥     | ( ٢٠ ) ما جاء في كثرة الحلف             |
| YY     | ( ٢١ ) حكم التنجيم في الإسلام           |
| ۸٠     | ( ۲۲ ) التشبُّه بالكفار، حكمه وأنواعه   |
| ۸٤     | ( ۲۳ ) زيارة القبور، حكمها وأنواعها     |
|        | ( ۲٤ ) التبرك                           |
| 91     | ( ٢٥ ) من الشرك بالله النذر لغير الله   |
| ه (۱)  | ( ٢٦ ) وجوب الإيمان بالقَدَر خيره وشر   |
| ه (۲)  | ( ۲۷ ) وجوب الإيمان بالقدر خيره وشر     |
| ه (۳)  | ( ۲۸ ) وجوب الإيمان بالقدر خيره وشر     |
| 1 * *  | ( ٢٩ ) من الشرك بالله الذبح لغير الله   |
| 1+8    | ( ٣٠ ) محمد ﷺ خاتم النبيين              |
| 1 · V  | فهرس المحتويات                          |

#### +5+5+5+6+3+3+3+3+3+

